Jurnal Ruang Budaya Available online : https://jurnal.ruangbudaya.org/index.php/jrb

Vol 1, No 1, (2024) 51-68

RUANG BUDAYA

Akulturasi Antar Etnik Dairi Dan Toba Pada Acara Pernikahan Di Desa Mungkur
Dusun Rambung Kecamatan Tarabintang Kabupaten Humbang Hasundutan

Marcelina Purba?”, Mukhlis?

D2) prodi Pendidikan Musik, Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri Medan, Indonesia

*Corresponding Author
Email : marchelinap2001@gmail.com

ABSTRAK

Keberadan Gondang pada acara pernikahan di Desa Mungkur terjadi antar
etnik Dairi dan Toba. Penggabungan kedua adat ini dilakukan atas kesepakatan
kedua belah pihak keluarga, dan masyarakat Desa Mungkur mengenalnya
dengan adat “Dartob” yaitu Dairi Toba. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk
mengetahui proses acara pernikahan, eksistensi Gondang dan dampak
akulturasi. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan
teknik pengumpulan data observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil dari
penelitian ini adalah 1) Proses acara pernikahan di Desa Mungkur diawali
dengan marhori-hori dinding (marhusip), martuppol, martonggo raja, papungu
tuppak, tortor suhut, acara naposo, pemberkatan pernikahan dan pesta adat, 2)
Eksistensi Gondang dipengaruhi oleh keterbatasan alat musik, sulitnya
mencari pemain musik tradisional, lokasi Desa Mungkur yang sulit dijangkau,
dan adanya perubahan budaya, 3) Dampak dari akulturasi yaitu menambah
kekayaan budaya di Desa Mungkur, menciptakan ruang bagi dialog terbuka,
masyarakat bisa saling menghargai dan memahami, namun sesekali
menyebabkan kebingungan atau ketidakpuasan, serta terjadinya perubahan
ritual upacara adat pernikahan.

ABSTRACT

The presence of Gondang at a wedding in Mungkur Village occurred between
the Dairi and Toba ethnic groups. The merger of these two customs was
carried out with the agreement of both families, and the people of Mungkur
Village know it as the "Dartob" custom, namely Dairi Toba. The aim of this
research is to determine the process of wedding events, the existence of
Gondang and the impact of acculturation. This research uses a qualitative
descriptive method with observation, interview and documentation data
collection techniques. The results of this research are 1) The wedding
ceremony process in Mungkur Village begins with marhori-hori dinding
(marhusip), martuppol, martonggo raja, papungu tuppak, tortor Suhut, naposo
event, wedding blessing and traditional party, 2) The existence of Gondang is
influenced by limitations musical instruments, the difficulty of finding
traditional music players, the location of Mungkur Village which is difficult to
reach, and cultural changes, 3) The impact of acculturation is increasing the
cultural richness in Mungkur Village, creating space for open dialogue, people
can respect and understand each other, but sometimes it causes confusion or
dissatisfaction, as well as changes to traditional wedding ceremony rituals.

How to cite: Purba, M., & Mukhlis. (2024). Akulturasi Antar Etnik Dairi Dan Toba Pada
Acara Pernikahan Di Desa Mungkur Dusun Rambung Kecamatan Tarabintang
Kabupaten Humbang Hasundutan. Jurnal Ruang Budaya, 1 (1): 51-68.

https://jurnal.ruangbudaya.org/index.php/jrb/article/view/8

KATA KUNCI

Akulturasi
Etnik; Proses
Pernikahan;
Dairi; Toba;
Dampak;
Eksistensi
Gondang.

This is an open
access article

under the CC—
BY-SA license

KEYWORDS

Ethnic
Acculturation;
Marriage
Process; Dairi;
Toba; Impact;
Existence of
Gondang.

51


https://jurnal.ruangbudaya.org/index.php/jrb
mailto:marchelinap2001@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jurnal.ruangbudaya.org/index.php/jrb/article/view/8

Jurnal Ruang Budaya Jl/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68 RUANG BUDAYA

PENDAHULUAN

Sebuah kekayaan yang dimilki suatu negara ialah budaya yang ada sejak dulu dan
diteruskan hinga kini melalui satu generasi ke generasi selanjutnya. Padila dan Marzam
(2021:105) mengatakan “Setiap daerah juga bisa memungkinkan kehilangan kebudayannya,
karena tidak ada pedoman tertulis yang menjadi panutan bagi masyarakat untuk
mempelajarinya”, contohnya dalam Suku Batak memiliki marga yang diturunkan dari
leluhur terdahulu dan akan terus dilanjutkan sampai keturunan selanjutnya. Sebagai penerus
bangsa terkhusus bagi generasi muda wajib untuk menjaga dan mempertahankan setiap adat-
istiadat agar tidak luntur dan hilang. Menurut Geertz dalam Ansari, dkk (2021:3),
mendefinisikan kebudayaan yakni : 1) Istilah kebudayaan adalah keseluruhan kompleks dari
pengetahuan, kepercayaan, kesenian, moral, hukum, adat, atau setiap kemampuan, dan
kebiasaan yang diperoleh manusia sebagai anggota masyarakat, 2) Kebudayaan adalah pola
berbagai makna yang dikemas dalam simbol-simbol secara historis ditularkan, 3)
Kebudayaan adalah sistem konsepsi yang diwariskan melalui ekspresi simbolik sebagai cara
orang mengkomunikasikan, melestarikan, dan mengembangkan pengetahuan mereka
terhadap kehidupan.

Kebudayaan merupakan sebuah kekayaan setempat atau suatu daerah berupa
pengetahuan, kepercayan, norma, adat istiadat, wawasan dan sebagainya. Sejalan dengan
dikatakan Atmojo, dkk (2022:186) bahwa “kebudayan atau kearifan lokal identitas atau
kepribadian budaya sebuah bangsa yang menyebabkan bangsa tersebut mampu menyerap,
bahkan mengolah kebudayaan yang berasal dari luar atau bangsa lain menjadi watak atau
kemampuan sendiri”.

Menjaga dan mempertahankan setiap adat merupakan tugas penting sebuah
komunitas atau kelompok masyarakat. Salah satu masyarakat yang masih melakukan adat
dalam setiap kegiatannya ialah masyarakat di Desa Mungkur dusun Rambung Kecamatan
Tarabintang Kabupaten Humbang Hasundutan. Masyarakat desa Mungkur merupakan desa
yang seluruh warganya bersuku Batak. Dinamakan desa mungkur karena pada waktu lampau
desa tersebut didominasi oleh warga yang bermarga mungkur. Marga mungkur sendiri
merupakan marga dari salah satu Suku Pakpak Dairi. Bahasa sehari-hari yang digunakan
masyarakat di desa Mungkur juga menggunakan bahasa dairi. Sampai saat ini desa tersebut
berkembang dengan sangat baik dan bahkan warganya bertambah banyak demikian juga
dengan populasi marga yang semakin beragam, salah satunya ada warga yang memiliki
marga dari suku batak toba. Di desa Mungkur adat-istiadat sangatlah penting dan berharga.
Semua masyarakat desa Mungkur mempercayai bahwa adat merupakan suatu hal yang sakral
dan tidak boleh dilupakan terutama dalam melakukan sebuah kegiatan atau acara tidak luput
dari sebuah ritual adat-istiadat yang ada.

Ritual merupakan suatu perbuatan atau kegiatan yang memiliki aturan tertentu yang
terikat berhubungan dengan adat. Sentf (2009) dalam Maifianti (Jurnal,2014:2) mengatakan
“Salah satu poin yang sangat penting dalam fungsi ritual adalah untuk membuat dan
menstabilkan hubungan sosail”. Hal ini juga sejalan dengan yang dikatakan Amal, dkk
(2019:4) “Ritual yang ada dinilai sangat penting terkhusus dalam pembuatan musik”. Ritual
di Suku Batak sangat penting dan sudah memiliki hubungan yang erat, dimana setiap hal
yang dilakukan mulai dari lahir sampai wafat memiliki acara atau budayanya sendiri. Setiap
daerah memiliki ritualnya sendiri dengan cara penyajian yang unik atau berbeda-beda serta
memiliki fungsi dan makna yang juga berbeda. Hal ini juga menjadi salah satu ciri khas dari
adat istiadat khususnya dalam adat batak yaitu pada acara pernikahan.

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

52



Jurnal Ruang Budaya Jl/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68 RUANG BUDAYA

Pernikahan merupakan salah satu kegiatan dalam Suku Batak yang mempunyai aturan
tertentu. Menurut Damanik (2021:123) “Perkawinan diantara orang Batak eksogami dimana
perempuan meninggalkan kelompoknya untuk bergabung dengan suami dari kelompok
lain.” Menikah merupakan hubungan yang bersifat sakral atau suci dari seorang wanita dan
pria dan hubungan tersebut sudah diakui secara hukum dan agama. Dalam adat Batak Toba
maupun dairi, setelah melakukan sebuah pernikahan baik secara langsung atau pun tidak
kedua mempelai akan disahkan secara adat dengan membuat acara mangulosi dari paranak
(keluarga mempelai pria) dan dari pihak parboru (keluarga mempelai wanita). Sebuah acara
yang tidak lepas dari jalan nya suatu adat ialah pada acara pernikahan. Simatupang
(2017:260) “Puncak dari acara adat batak adalah pesta kawin atau pernikahan”. Dalam adat
pernikahan batak banyak melakukan rangkaian proses acara, mulai dari perkenalan kedua
pihak keluarga mempelai yang biasanya disebut martonggo raja. Saat martonggo rajalah
semua persiapan dibahas satu persatu, yang terdiri dari para anak raja, natua-tua, boru, bere,
ibebere, dongan huta, dongan sautuha semua berkumpul sambil diberi minum dan
mangalang lomang ataupun lappet yang telah disediakan.

Disetiap upacara adat batak salah satunya dalam acara pernikahan terdapat satu tokoh
yang menjadi pemimpin dalam acara tersebut dan disebut sebagai Raja Parhata. Simbolon
(2019:5) mengatakan “Dalam upacara adat batak setiap individu maupun kelompok diwakili
oleh Raja Parhata agar adat berjalan dengan baik™. Raja parhata terdapat disetiap adat mulai
dari marhusip (lamaran) sampai pesta unjuk selesai. Dalam melakukan acara adat sangat
penting memiliki pemimpin yang memandu acara tersebut. Peran Raja Parhata selain
memandu acara juga berfungsi sebagai penasehat, fasilitator pemecah masalah, fasilitator
komunikasi terutama yang berhubungan langsung dengan pargonsi (pemusik) dalam acara
adat. Pada acara pernikahan adat batak toba biasanya tidak lupa dengan menggunakan musik
tradisional. Dan tuga Raja Parhata untuk meminta tona ni gondang kepada pargonsi. Salah
satu yang dikatakan Raja Parhata kepada Pargonsi adalah dengan kalimat : “Alu-aluhon
damang ma jolo tusi tuan na torop na ro tu punguan’’. Artinya, serukan dulu atau sampaikan
dulu rasa hormat kami pada hadirin dan undangan semuanya. Setelah parhata mengatakan
demikian, pargonsi atau pemusik akan menjawab dengan menabuh taganing dengan irama
tertentu sesuai dengan permintaan. Hubungan Raja Parhata dengan Pargonsi sangat penting
dalam bagian permusikan dalam acara adat.

Musik tradisional merupakan musik yang dipakai dalam sebuah adat ataupun tradisi.
Menurut Simon (2015:15) dalam jurnalnya menjelaskan bahwa: “Musik tradisional adalah
seni budaya yang sejak lama turun-temurun telah hidup dan berkembang pada daerah
tertentu”. Salah satu musik tradisional adalah Gondang Batak. Gondang berperan dalam
ritual keagamaan serta sebagai sarana mengungkapkan perasaan, kebahagiaan, kesedihan,
dan penghargaan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Batak. Setiap ansambel dalam
Batak Toba dan Dairi memiliki fungsi dan tujuan yang sama, terlebih kesenian Batak
memiliki peran penting sebagai sarana komunikasi antara manusia dan pencipta dalam
kepercayaan adat Batak Dairi maupun Toba. Margondang Adat adalah suatu kegiatan yang
menyertakan Gondang yang merupakan aktualisasi atau kepentingan dalam acara adat batak
toba. Eden dan Pereira (2023:32) mengatakan, “Nama-nama gondang tidak akan berubah
dan digunakan sesuai dengan kepentingan acara adat tertentu”,

Tergerusnya tradisi juga berdampak kepada eksistensi gondang yang ada
dimasyarakat Suku Batak. Simanjuntak (2018:4) “Eksistensi dapat diartikan sesuatu yang
menganggap keberadan manusia, hal tersebut mengarah pada pengertian konsep keberadaan
seni”. Eksistensi Gondang sebagai alat musik tradisional suku Batak memilki akar yang
dalam dan meliputi berbagai aspek kehidupan masyarakat. Eksistensi Gondang tidak hanya

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

53



Jurnal Ruang Budaya Jl/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68 RUANG BUDAYA

sebatas pada aspek musikal semata, tetapi juga mencerminkan kedalaman nilai-nilai budaya,
sejarah, dan identitas suku Batak yang terus dijaga dan dilestarikan. Keberdaan Gondang
dalam acara pernikahan juga menjadi pelengkap dalam pelaksanaan adat di desa Mungkur.
Eksistensi atau keadaan juga berkaitan dengan perihal beradaptasi, karena bukan hanya agar
merasakan nyaman dalam sebuah lingkungan tetapi juga tidak mengubah identitas dirinya.
Kuswarno (2008:23) dalam Anggraini (2014:24) mengatakan “Eksistensi yang bisa
dipahami sebagai keberadaan, memerlukan ruang dikehidupan individu untuk menjaga self-
identity ditengah kehidupan baru yang mungkin akan berbeda latar belakang kehidupan yang
sebelumnya”. Konsep eksistensi dalam kehidupan sosial yang paling penting adalah dirinya
sendiri.

Keberadaan gondang pada acara pernikahan di desa Mungkur terjadi antar etnik Dairi
dan toba. Keberadaan gondang ini juga mengalami perubahan dalam beberapa situasi.
Kreinath, dkk dalam MIN, C.J. (2022:214) menyatakan “Tidak setuju bahwa ritual tidak
mengalami perubahan”. Komalig (2018:1938) “Musik sebagai bagian dari budaya juga
mengalami perubahan”. Salah satu perubahan tersebut terjadi pada acara pernikahan di desa
Mungkur. Hal itu disebabkan karena keberadan alat musik yang terbatas. Keterbatasan yang
dimaksud ialah minimnya alat musik batak toba dalam mengiringi acara adat di desa
mungkur. Dimana alat musik instrumen gondang batak tersebut harus terdiri dari taganing,
sulim, hasapi, gong, garantung, dan sarune bolon namun tidak dengan di desa Mungkur. Alat
instrumen gondang yang dipakai ialah hanya berupa taganing dan sulim. Untuk melengkapi
bunyi dari gondang batak tersebut, terdapat penambahan alat musik yaitu keyboard.

Penggabungan kedua adat ini dilakukan atas kesepakatan kedua belah pihak keluarga.
Akulturasi merupakan pengabungan dari satu adat dengan adat yang lain, dimana dalam
akulturasi ini tidak menghilangkan makna dan adat aslinya. Abdullah dalam Suriani
(2021:30) “Dalam masyarakat kebudayaan sering diartikan sebagai the general body of the
arts, yaitu seni sastra, musik, pahat, rupa, pengetahuan filsafat serta bagian-bagian indah dari
kehidupan manusia”. Salah satu akulturasi yang dapat terjadi pada sebuah musik seperti
musik keroncong yang dimana musik tersebut perpaduan dari Spanyol dan Indonesia. Pada
kesempatan ini akan membahas akulturasi antar etnik yaitu Dairi dan Toba pada acara
pernikahan di Desa Mungkur. Adanya akulturasi di desa mungkur menjadi sebuah keunikan
tersendiri bagi beberapa kahalayak umum. Keberadaan sebuah suku merupakan tongkat
dasar sebuah negara dalam mempertahankan budayanya. Menurut Lubis, dkk (2022:190)
“Dengan zaman yang semakin berkembang, banyak perubahan-perubahan yang terjadi
dalam satu kebudayaan baik itu dipengaruhi oleh kepercayaan atau manusia itu sendiri”.

Segala keputusan yang diambil dalam proses akulturasi pasti selalu memiliki dampak
terutama dalam acara pernikahan di desa Mungkur. Adapun dampak akulturasi terhadap
masyarakat yang perlu diperhatikan menurut Mansur (2020:47), yaitu : 1) Keadaan
masyarakat penerima sebelum proses akulturasi mulai berjalan, 2) Individu-individu dar
kebudayaan asing yang membawa unsur-unsur kebudayaan asing tersebut, 3) Saluran yang
dilalui oleh setiap unsur kebudayaan asing untuk masuk kedalam kebudayaan penerima, 4)
Setiap bagian dari masyarakat penerima yang terkena pengaruh unsur-unsur kebudayaan
asing tersebut, 5) Reaksi para individu yang terkena unsur-unsur kebudayaan asing.

Dalam hal ini penggabungan antar dua etnis yaitu dairi dan toba sudah menjadi
keputusan bersama dan merupakan tradisi yang selalu dilakukan di desa mungkur, walaupun
demikian tidak menutup kemungkinan akan adanya penolakan dari beberapa pihak yang
terkait. Dalam acara pernikahan di desa Mungkur yang mengalami akulturasi etnik sudah
menjadi tradisi yang digunakan sejak lama. Dengan terjadinya akulturasi ini proses dan tata

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

54



Jurnal Ruang Budaya Jl/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68 RUANG BUDAYA

acaranya akan mengalami perubahan bila dilihat dari acara adat pada umunya terutama yang
memang hanya menggunakan satu adat saja dalam acara tersebut.

Masyarakat desa Mungkur biasa mengenal penggabungan adat ini dengan istilah adat
“Dartob” yaitu adat Dairi Toba. Dari penjelasan yang telah dipaparkan, maka penulis merasa
tertarik dan terdorong untuk melakukan penelitian dengan mengangkat judul “Gondang:
Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba Pada Acara Pernikahan Di Desa Mungkur
Dusun Rambung Kecamatan Tarabintang Kabupaten Humbang Hasundutan”.

METODE PENELITIAN

Penelitian adalah suatu kegiatan atau aktivitas yang bertujuan untuk mendapatkan
data dengan cara mengumpulkan informasi yang sumbernya relevan. Jaya (2021:110).
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif sebagai alat prosedural dan teknis dalam
pelaksanaannya. Pendekatan kualitatif dipilih karena metode penelitian kualitatif adalah
penelitian yang dapat juga dikatakan penelitian bersifat alamiah atau tidak dibuat-buat atau
bisa juga disebut dengan natural tanpa settingan, karena hasil datanya sesuai dengan
fenomena yang terjadi secara menyeluruh yang hasil datanya diperoleh dengan cara
observasi, wawancara, dan dokumentasi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Proses Acara Pernikahan Di Desa Mungkur

Akulturasi terjadi setelah melalui proses yang panjang dan akulturasi etnik
mengacu pada perilaku individu atau kelompok yang berinteraksi dengan etnik atau budaya
tertentu. Dalam hal ini, etnik Dairi berinteraksi dengan etnik Toba dan pernikahan antara
etnik Dairi dan Toba menjadi awal terjadinya akulturasi di Desa Mungkur hingga saat ini.
Akulturasi budaya antara etnik Dairi dan Toba dalam pelaksanaan acara pernikahan di Desa
Mungkur dapat dilihat dari proses pernikahan yang dilakukan baik sebelum maupun setelah
pernikahan, terutama dalam acara pelaksanaannya.

Dikatakan terjadinya akulturasi antar etnik Dairi dan Toba karena dalam proses
acara pernikahan mengambil tiap-tiap bagian dari masing-masing antar etnik Dairi maupun
Toba. Walaupun demikian tidak mengurangi makna dan nilai dari masing-masing etnik itu
sendiri. Akulturasi entar etnik Dairi dan Toba dalam acara pernikahan pada masyarakat desa
Mungkur dapat dilihat dari proses yang diawali dengan acara marhori-hori dinding
(marhusip), martupol, martonggo raja, papunggu tuppak, tortor suhut, acara naposo,
pemberkatan pernikahan, dilanjut dengan pesta adat.

1. Marhori-hori dinding (marhusip)

Mungkin bagi kebanyakan orang sedikit asing dengan kata marhori-hori dinding,
karena istilah ini memang tidak umum digunakan. Marhori-hori dinding atau disebut juga
dengan marhusip, pada acara ini mempelai pria membawa keluarga inti beserta parhata
ataupun orang-orang yang dituakan kerumah calon mempelai wanita. Dan orang-orang yang
dituakan akan duduk berdampingan dengan kedua mempelai. Acara ini sangatlah sederhana
karena kedua keluarga mempelai tidak perlu menyiapkan makanan berupa tudu-tudu
sipanganon. Pada acara marhori-hori dinding ini, akan dibahas mengenai kegiatan
keseluruhan yang akan dilaksanakan, namun yang paling penting ialah menanyakan

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

55



Jurnal Ruang Budaya J‘l/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68

kesungguhan janji kedua pengantin yang akan melangsungkan ikhrar suci atau berkat
perkawinan. Tidak lupa juga membahas jumlah sinamot yang disepakati, berapa jumlah
tamu atau undangan yang akan hadir, pelaksanaan pemberkatan perkawinan atau
pernikahan, serta tempat untuk melaksanakan pesta adat selepas pemberkatan di gereja.
Semua hasil pembicaraan pada acara ini dicatat dan diingat dengan baik sebagai bahan
pembahasan pada acara berikutnya yaitu diacara martuppol nanti.

2. Martuppol

' - -\‘-'.“l Nale —
Gambar 1 Acara Martupol (Melakukan janji awal pernikahan)
(dok. Marcelina Purba, 2024)

Pada bagian ini kelanjutan dari marhori-hori dinding atau marhusip dimana kedua
pengantin melakukan janji awal pernikahan atau biasa disebut dengan tunangan yang tempat
nya dilakukan di dalam gereja serta diberkati langsung oleh Pendeta. Seorang Pendeta akan
memulai dan memimpin prosesi martuppol didepan altar, kedua mempelai dipanggil untuk
memastikan cinta mereka terhadap calon pasangan. Pendeta akan mendoakan kedua
mempelai dan disitu juga akan diumumkan dengan pengeras suara bahwa mereka siap untuk
menikah. Martuppol termasuk kesalahsatu tahap yang wajib dilakukan atau dilalui dalam
prosesi pernikahan adat Batak, khususnya bagi masyarakat Batak yang beragama Kristen,
jika salah satunya beragama Katolik atau yang lainnya maka tidak diwajibkan untuk
melakukan prosesi ini, namun pada dasarnya masyarakat di Desa Mungkur beragama
Kristen. Dalam acara ini calon pengantin membuat perjanjian untuk menikah dihadapan
Pendeta dan jemaat. Kedua mempelai juga menyatakan ikrar bahwa tidak menjalin
hubungan dengan orang lain selain dengan pasangan masing-masing. Secara teknis, anggota
keluarga yang mendampingi calon mempelai akan masuk ke dalam ruang Gereja secara
bergantian, kemudian masing-masing pihak keluarga dari mempelai pria atau pihak paranak
akan duduk terpisah dengan keluarga dari mempelai wanita atau pihak parboru sesuai
dengan adat.

Gambar 2 Pembubuhan tanda tangan
(dok. Marcelina Purba, 2024)

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

56



Jurnal Ruang Budaya Jl/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68 RUANG BUDAYA

Dalam janji awal ini disertai dengan pembubuhan tanda tangan kedua mempelai dan
keluarga sebagai bukti keseriusan dan menyetujui akan melakukan pemberkatan pernikahan
dihadapan Tuhan diwaktu dan tempat yang telah disepakati bersama. Selanjutnya akan
diumumkan secara berkala melalui gereja tersebut beberapa kali untuk pernikahan.
Perjanjian ataupun surat-surat yang telah ditanda tangani akan menjadi dasar pengajuan
bimbingan pranikah. Dan biasanya acara martupol ini dilakukan kurang lebih dua minggu
sebelum acara adat dilakukan dan disaksikan pula oleh beberapa jemaat gereja yang hadir
selain keluarga baik dari pihak calon mempelai pria (paranak) maupun wanita (parboru).

3. Martonggo Raja/Marria Raja

_— = e
Gambar 3 Acara Martonggo Raja (Keluarga kedua mempelai berkumpul)
(dok. Marcelina Purba, 2024)

Kata martonggo raja mengartikan sebuah istilah yang digunakan oleh keluarga calon
mempelai wanita dan marria raja sebuah istilah yang digunakan oleh mempelai pihak pria.
Namun arti dari martonggo raja dan marria itu sendiri tetaplah sama, yaitu semua keluarga
dari kedua belah pihak mempelai berkumpul untuk membahas segala persiapan pernikahan.
Dalam kegiatan ini jugalah semua dibahas dan disusun secara jelas dan tersusun. Adapun
pihak keluarga yang ikut serta pada kegiatan ini ialah terdiri dari, anak raja, natua-tua, boru,
bere, ibebere dan dongan huta maupun dongan sabutuha. Setiap keluarga yang datang baik
dari pihak paranak maupun parboru akan turut serta menjadi saksi terhadap semua proses
yang akan dijalani. Hal ini dilakukan agar setiap proses yang dilakukan bila terjadi
kesalahpahaman maupun hal-hal yang tidak diinginkan maka akan ada yang bisa memberi
keterangan yang berguna berdasarkan apa yang di dengar, dilihat atau disaksikan secara
langsung sehingga hal tersebut dapat diakui secara sah. Pada saat berkumpul akan diberikan
hidangan minuman sekaligus memakan lomang atau lemang.

4. Papungu Tuppak

Setelah waktu ditentukan di Desa Mungkur, yaitu jam 20.00 sudah memakai
keyboard bermakna untuk memanggil dongan tubu, boru, bere, ibebere, Raja dongan huta,
Raja ni pariban, ale-ale dan semua yang bersangkutan. Jadi saat acara malam itu, disitulah
dilakukan papungu tuppak (istilahnya seperti gotong royong). Pada acara malam itu bersifat
simpel atau sederhana saja, walaupun demikian semua nya wajib turut serta. Dalam hal
papungu tuppak, yang menerima tuppak dari pihak pria dengan yang menerima tuppak dari
pihak wanita berbeda maka dari itu akan disediakan dua meja. Yang menerima tuppak dari
pihak siparanak adalah dongan sahuta, dongan sabutuha dan ale-ale lalu dari pihak parboru
yaitu bere, ibebere.

Di Desa Mungkur sendiri dalam melakukan papungu tuppak sudah dilakukan diacara
malam hari sebelum dilanjutkan dengan acara naposo. Berbeda dengan papungu tuppak di

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

57



Jurnal Ruang Budaya J‘lf\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68

adat batak biasanya terutama pada adat batak toba maupun dairi, hal ini dilakukan
dikarenakan sudah menjadi tradisi turun temurun bagi masyarakat Desa Mungkur. Yang
memberi tuppak pada malam hari nya ialah masyarakat Desa Mungkur sekitarmya. Dan saat
esok hari nya pada acara inti atau pesta adat, yang belum memberikan tuppak pada malam
hari diperbolehkan memberi tuppak disaat itu juga selama acara adat berlangsung. Tuppak
sendiri memiliki arti dalam adat Batak yaitu, pemberian santunan atau sumbangan berbentuk
uang yang disesuaikan dengan status kekerabatanya. Dan tuppak ini diterima oleh pihak
siparanak atau pihak laki-laki. Namun dalam tradisi Batak, seorang tulang yaitu saudara laki-
laki dari pihak ibu mempelai wanita tidak memberikan tuppak dengan berbentuk uang
melainkan dengan memberi ulos. Pada proses papungu tuppak inilah yang menjadi salah
satu penggabungan antar kedua etnik yaitu Dairi dan Toba, dimana dalam proses acara
papungu tuppak yang dilakukan masyarakat desa Mungkur dalam acara pernikahan
dilakukan dengan mengumpulkan ke seseorang yang telah dihunjuk lalu nama-nama yang
memberi akan di catat oleh si penerima tuppak dan tuppak yang diberikan diatas seratus ribu
wajib diberi balasan atau dikembalikan dengan diberi ulos dan pada pemberian malam hari
tidak disertai dengan tortor dan ini termasuk kedalam tradisi papungu tuppak adat dairi,
namun bila yang memberi di siang hari para undangan dapat memberikan tuppak sekaligus
saat acara manortor ulos holong bagi para tamu undangan sebagaimana yang dilakukan oleh
etnik Toba.

5. Tortor Suhut

Dalpvae TR = /
Gambar 4 Tortor Suhut bersama boru, bere, ibebere
(dok. Marcelina Purba, 2024)

Kata suhut mengartikan seorang tuan rumah, maka dari itu tor-tor suhut ini dilakukan
oleh sang pemilik pesta dan yang membiayai segala persiapan pesta. Dalam acara tortot
suhut yang ikut serta ialah suhut dari pihak siparanak atau suhut dari pihak pengantin pria
dengan kedua pengantin seta dongan tubu atau yang semarga dengan pihak parpesta dengan
sambil berbaris, lalu diminta tua ni gondang. Dalam tortor suhut ini tekhnis atau caranya
sama dengan tortor yang saat siang membuat tua ni pesta atau saat acara pesta adat yang
diakhiri dengan gondang hasuhuton atau tortor suhut. Saat manortor dimulai, dipanggilah
para boru, bere, ibebere untuk ikut manorotor secara bersama. Tor-tor suhut ini dilakukan
dengan cara manortor sambil disawer, pihak yang menyawer ialah dari boru, bere, dan
ibebere yang menyawer pihak suhut, pengantin dan dongan tubu na. Hasil saweran tortor ini
juga untuk membantu biaya dari pihak pembuat pesta atau pihak si suhut. Lalu Raja Parhata
akan mengatakan “Songoni ma di hita, di akka ama na maranggi di hita dongan tubu.
Takkas ma tutu di bagasan botarion patuduhon di akka si las ni roha hita na lau makaroani
anak dohot parumaen, di nau tampak bulu hita dibagasan ditikki on ido tutu songon hata na
si tua-tua. Attong di natakas sipadosa disada roha na lau makaroani do dianak dohot
parumaen. Attong dapot ma di hita songon hata ni situa-zua ”. Tortor suhut sudah menjadi

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

58



Jurnal Ruang Budaya J‘lf\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68

tradisi tetap yang dilakukan di Desa Mungkur untuk memulai acara malam sebelum dilanjut
dengan acara naposo atau hiburan malam.

6. Acara Naposo

Gambar 5 Para naposo bernyanyi dan menari bersama pengantin
(dok. Marcelina Purba, 2024)

Acara naposo dilaksanakan pada malam hari sebelum esok harinya melakukan
pemberkatan pernikahan dan pesta adat. Pada dasarnya acara ini biasa disebut juga dengan
acara lepas lajang, dimana seorang pengantin yang akan merubah status lajangnya untuk
berkeluarga dan dinyatakan telah dewasa serta siap melangkah dikehidupannya yang baru.
Di Desa Mungkur acara ini bukan saja hanya dihadiri oleh pemuda-pemudi dari desa
tersebut, tetapi juga mengundang pemuda-pemudi lainnya dari desa sebrang atau desa
lainnya. Acara ini berlangsung dengan sangat meriah dan hanya ada rasa bahagia
didalamnya, bukan hanya untuk kedua pengantin tetapi juga orang-orang yang ikut serta
pada acara tersebut. Pada kegiatan acara naposo ini, para pemuda dan pemudi menari dan
menyanyi bersama sambil diiringi musik-musik batak dan lagu-lagu lain yang ingin
dinyanyikan secara bebas.

_?\\\\\““ \'\’i\'\&\\\-i\\\g-j =

$
e

s\ \g 27

Gambar 6 Pemberian lemang kepada pemuda-E)emudi
(dok. Marcelina Purba, 2024)

Pada kesempatan waktu, akan ada kegiatan pemberian lemang dari pihak pesta
kepada pemuda-pemudi yang dimana sebagai oleh-oleh atau snack untuk mereka dan juga
sebagai ucapan terimakasih pihak parpesta atas kedatangan para pemuda-pemudi. Tidak
selesai disitu saja, para naposo atau pemuda-pemudi yang hadir pada acara malam hari akan
turut serta membantu melayani undangan makan dan minum atau disebut juga marhobas
pada acara paginya atau saat pesta adat. Bagian terakhir dalam acara naposo ini ditutup
dengan acara khusus buat kedua pengantin, dimana pengantin akan menyanyikan beberapa
lagu namun lagu yang dibawakan akan dilelang, dan pada saat ini juga pengantin bernyanyi
sambil disawer oleh para tamu yang hadir.

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

59



Jurnal Ruang Budaya J‘lf\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68

7. Pemberkatan Pernikahan

Setelah melalui beberapa proses dalam adat batak, tibalah sang pengantin akan
dikukuhkan dengan ikatan janji pernikahan yang sah. Dua orang yang saling mencintai dan
memiliki tujuan yang sama untuk membangun rumah tangga dipersatukan dengan
disaksikan oleh saksi inilah yang disebut pemberkatan pernikahan. Masyarakat desa
Mungkur pada umunya beragama Kristiani dan tetap mempertahankan tradisi yang sudah
dilakukan sejak lama yaitu dengan melakukan pemberkatan pernikahan di Gereja.

> b
Gambar 7 Mempelai wanita dijemput dari rumah sintua
(dok. Marcelin Purba, 2024)

Sebelum menuju ke Gereja dalam tradisi di Desa Mungkur, hasuhuton siparanak
memanggil hula-hula siparboru untuk sarapan. Setelah itu pihak siparanak dan siparboru
diskusi untuk menjemput pengantin wanita dari rumah sintua yang dititipkan (dari rumah
palumean). Dalam adat batak pengantin wanita tidak diperbolehkan untuk tinggal disatu
rumah yang sama. Maka dari itu pengantin wanita selama menuju pemberkatan pernikahan
tinggal ditempat yang sudah disepakati sebelumnya yaitu di rumah sintua atau disebut juga
rumah palumean. Setelah berkumpul di rumah sintua, dibuatlah acara berdoa yang dipimpin
oleh tulang sipengantin dari pihak pria (titimarakup). Namun sebelum berdoa, pengantin pria
dan wanita meminta doa restu dari kedua orang tua masing-masing lalu dilanjutkan dengan
berdoa bersama.

) Vet e .‘ 2
Gambar 8 Pendeta memberkati mempelai
(dok. Marcelina Purba, 2024)

Sesampai di Gereja acara pemberkatan pernikahan akan dimulai dengan urutan proses
acara Gereja yang biasa dilakukan. Setelah melalui beberapa tata caranya tibalah saatnya
kedua mempelai akan diberkati oleh pendeta dan disaksikan oleh hula-hula, orang tua
pengantin dan semua undangan yang hadir saat acara pemberkatan. Pemberkatan pernikahan
ini dilakukan untuk menyatukan dua orang yang saling mencintai dan sudah berjanji akan
membangun hidup bersama serta meminta mereka untuk menyatakan janji suci dihadapan
Tuhan, Pendeta dan seluruh undangan maupun jemaat gereja yang hadir. Semua yang
menyaksikan pemberkatan tersebut sekaligus akan menjadi saksi bagi kedua mempelai
diacara yang sakral ini. Saksi dibutuhkan agar apa yang terjadi dapat dikatakan sah karena

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

60



Jurnal Ruang Budaya J‘l/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68

ada orang lain selain Pendeta dan kedua mempelai ditempat tersebut, agar bila terjadi hal-
hal yang tidak diinginkan akan ada penengah bagi masalah tersebut. Acara pemberkatan
berlangsung dengan khidmat dan sakral sesuai dengan proses pemberkatan yang berlaku.

8. Pesta Adat

Gambar 9 Rombongan hula-hula membawa boras sibue pir
(dok. Marcelina Purba, 2024)

Sesampai di halaman rumah pihak pria atau tempat yang akan dilakukan pesta adat,
Raja Parhata dari pihak siparanak (pria) memanggil (manjou) rombongan hula-hula dari
pihak pengantin wanita (hula-hula ni ambangan). Setelah itu rombongan hula-hula dari pihak
siparboru atau pengantin wanita memberikan boras pir (boras siribur-ribur), ikan mas, dan
lemang kepada pihak siparanak. Setelah itu, sesampainya hula-hula membawa boras parbue
pir (beras yang dibawa pakai tandok) di halaman (bila adat simeha mungkur juga diberikan
patilang atau lemang) dan ikan emas sambil hula-hula mengatakan “diboan hami boras
parbue pir, asa dapot di hamuna songoni keadanna si tua-tua. Pir poki bahul-bahul
pancalongan pir tondi dihamuma jala julu-julu dalani akka pasamotan, asa tubu dingin-
dingin ma di dolok juma togu, pir ma tondi di inginan muna jalahot ma tondi dimatogu, ihut
dohot songon huti-huti ni na tulang muna ima songo ni pir si ribur-ribur, asa tor maribur
ni akka poparan di hamuna, asa siganjang umur hamu. Dapot ma tong di hamu songon kata
ni si tua-tua, tio ma aek ni sumur gajang aek di pondar saluhut ma hamu si gajang umur hut
ma gabe si tor poparat” (kata dari hula-hula yang membawa beras si bue pir / pihak dari
siparboru yang pakai tandok) ini termasuk pasu-pasu dari hula-hula yang harus diterima
dengan kepercayaan.

. . sl .‘.: |
Gambar 10 Pihak paranakmenerima oleh-oleh dari parboru

(dok. Marcelina Purba, 2024)

Setelah itu diterima tandok nya oleh pihak siparanak sambil mengatakan “mauliate
ma di hamu akka Raja ni Hula-hula nami, hula-hula namabasa do hamu jala namarburju
namasu-masu. Hu pakilala hami ma tong di sasahat muna mandapoton hami di pogu alaman
nami, i ma diparataran na bidang di tonga nialaman nami. Di jolo sibatua nami nunga tutu
dipasahat hamu si bue pir tu hami, i ma parbue pir siribur-ribur, asa dapot ma tutu songong
hata na si tua-tua. Asa matata ma dingin marurat manang jabi-jabi, pir ma tondi ma dingin

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

61



Jurnal Ruang Budaya J‘lf\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68

di hami tutu tupahan ni opung ta mula jadi. onpe disaluhut na pinasahat muna marhite
parbue siribur-ribur, asa anggiat ma tutu tu ribur ma tu akka ni poparan di hami turibur ni
akka dalan pacarian pacangotan. Asa sai luhut di pacangotan nami akka Raja nami, di akka
parbue pir parbue siribur-ribur na pinasahat muna tu hami.songon dalan ni akka tangiang
dalan nami manjalo i akka pasu-pasu tu akka ari na manihut on, songon hata ni situa-tua
ma dohonon nami. Asa dapot do namarhaton dohot namarobean horas ma hami majalo
batuganda na ma hula-hula i sikap namangalean . Setelah pemberian oleh-oleh yang telah
diberikan, diteruskan dengan makan bersama.

Waktu makan bersama, hula-hula memberikan ikan kepada orang tua pengantin,
dilanjut diberikan kepada pengantin lalu setelah itu kepada saudara-saudara dari orang tua
pengantin sambil meminta doa dari Tuhan (pamasu-masu) supaya pengantin menjadi
keluarga yang bahagia. Makan bersama dalam acara pesat adat ini memiliki makna
mendalam sebagai simbol persatuan dan kebersamaan. Menciptakan ikatan sosial antara
keluarga dan tamu, serta menegaskan rasa saling menghormati dan berbagi. Makanan yang
disajikan juga mencerminkan kekayan budaya dan tradisi, dimana akan menjadikan momen
tersebut sebagai kesempatan untuk merayakan kebersamaan dan hubungan yang baru
terbentuk antara dua keluarga. Pemberian ikan yang dilakukan oleh hula-hula juga memiliki
makna yaitu melambangkan penghormatan dan berkat. Ikan bagi suku batak sendiri sebagai
simbol kelimpahan dan keberuntungan dimana menunjukan harapan agar pasangan
pengantin mendapatkan kehidupan yang sejahtera dan harmonis. Tindakan ini juga akan
memperkuat ikatan diantara keluarga, menandakan dukungan dan komitmen terhadap
kehidupan baru yang akan dibangun bersama. Setelah selesai makan bersama, dilakukanlah
dengan marhata sinamot yang dalam artian sitombol yang diberikan pihak siparanak atau
pihak pria belum lunas (tuhor boru), maka dari itu pihak siparanak diminta untuk
melunasinya.

! :-\_7'»-
NP { l\‘.‘” =G\ W)
oy
a0 P

T

Gambar 11 Pemberian qu kepadaorang tua pengantin dan pengantin

(dok. Marcelina Purba, 2024)

Dilanjut dengan pemberian ulos kepada orang tua pengantin boru kepada orang tua
pria (ulos pasamot), lalu kepada kedua pengantin (ulos boru), dan terakhir diberikan ulos
kepada pengantin pria (ulos hela) disertai dengan memberikan nasehat (poda) atau disebut
juga pamasu-masu atau tangiang. Dalam kegiatan pesta adat pada acara pernikahan di desa
Mungkur antar etnik Dairi dan toba walaupun masyarakat desa Mungkur didominasi oleh
suku Dairi yang dalam proses mangulosi dengan menggunakan tikar anyaman, namun di
desa Mungkur acara mangulosi dilakukan dengan menggunakan ulos yang terbuat dari kain
tenun khusus dikarenakan sulitnya mencari tikar tenun yang sesuai sebagai bentuk tradisi
adat dairi. Meskipun demikian makna nya tetaplah sama yaitu melambangkan ikatan cinta
kasih sayang, simbol perlindungan dari segala gangguan dan menunjukan identitas, daerah,
dan status sosial pemakai dan pemberinya.

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

62



Jurnal Ruang Budaya Jl/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68 RUANG BUDAYA

Eksistensi Gondang Pada Acara Pernikahan di Desa Mungkur

Gondang adalah alat musik tradisional adat Batak dan merupakan suatu hal paling
penting disetiap acara adat yang selalu mengaitkan dengan gondang, khususnya dalam acara
pernikahan. Keberadaan Gondang dalam pernikahan Batak memiliki makna serta peran yang
sangat mendalam baik dari segi tentang budaya maupun dalam hal spiritual. Di desa
Mungkur, keberadaan gondang juga menjadi hal yang wajib dan penting terutama pada acara
pernikahan yang dilangsungkan di desa tersebut. Walaupun desa Mungkur berdominan
dengan suku Dairi, tetapi karena telah mengalami percampuran suku yang tinggal disesa
Mungkur menjadikan Gondang sebagai musik yang digunakan untuk mengiringi dalam
setiap acara atau ritual yang dilakukan. Untuk adat Dairi sendiri musik tradisional yang
mengiringi acara-acara tertentu ataupun yang berkaitan dengan spiritual sebenarnya
menggunakan Genderang. Genderang fungsinya sama dengan Gondang tetapi julukan dalam
adat Dairi disebut dengan genderang dan ciri-ciri serta jenisnya juga berbeda dengan
Gondang. Sebagaimana yang kita ketahui, Gondang Batak Toba terdiri dari 5 taganing, 1
gondrang berukuran besar, 3- 4 ogung atau gong, 1 hesek dan 1 sarune bolon, ini adalah
jumlah alat musik dari Gondang sabangunan yang biasa digunakan dalam upacara adat Batak
terkhusus dalam acara pernikahan. Kenyataan yang terjadi di desa Mungkur adalah alat
musik Gondang Sabangunan yang digunakan dalam acara pernikahan di desa Mungkur tidak
sesuai dengan jumlah dan jenis alat musik yang digunakan dalam penggunaan Gondang
Sabangunan sebagaimana mestinya. Acara pernikahan di desa Mungkur hanya
menggunakan alat musik 1 keyboard, 1 sulim dan 5 taganing saja dalam mengiringi proses
adat terkhsus pada acara pernikahan di desa Mungkur. Beberapa faktor yang menjadikan
penyebab hal itu ialah:

1. Dikarenakan terbatasnya penyediaan alat musik tradisional Batak seperti Gondang
disekitar daerah di desa Mungkur, dimana Gondang terdiri dari 5 taganing, 1 gordang
berukuran besar, 3 sampai 4 ogung atau gong, 1 hesek dan 1 sarune bolon. Nyatanya
alat musik tersebut sulit didapatkan dan ditemukan di daerah desa Mungkur maupun
beberapa daerah sekitar lainnya. Sulit didapatkan karena alat musik Gondang tidak
sembarangan dalam hal pembuatannya, banyak aspek yang wajib diperhatikan dalam
pembuatan instrumen tersebut baik dari bahan baku yang digunakan sudah langka serta
keterampilan pengrajin yang memerlukan keahlian khusus.

2. Kurangnya pengetahuan masyarakat sekitar tentang pemakaian alat musik tersebut.
Tidak bisa dipungkiri bahwa pengetahuan tentang memainkan sebuah alat musik
sangatlah penting apalagi dalam adat Batak, karena segala hal dalam kegiatan
peradatan tidak luput dengan adanya peran sebuah musik. Kurang nya minat dan
pengetahuan masyarakat sekitar membuat para pemain alat musik tradisional Batak
terkhusus Gondang sulit ditemukan dan dicari.

3. Dikarenakan letak lokasi desa Mungkur yang dikelilingi dengan gunung-gunung
sehingga mencapai desa tersebut harus melewati jalan yang menanjak dan menurun
membuat desa tersebut termasuk desa pedalaman. Jangkauan yang sulit dan jauh
membuat keterbatasan tersebut menjadi salah satu alasan atau faktor sampai saat ini.
Akibat dikelilingi oleh gunung-gunung juga membuat jaringan tidak bisa masuk ke
wilayah tersebut dengan lancar sebagaimana mestinya, itu juga yang membuat jaringan
komunkasi di Desa Mungkur cukup sulit. Adapun jaringan yang terjangkau hanya di
titik-titik tempat tertentu saja, bahkan untuk menuju ketempat tersebut juga terkadang
masyarakat sekitar harus dengan waktu tertentu.

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

63



Jurnal Ruang Budaya Jl/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68 RUANG BUDAYA

4. Adanya perubahan budaya yang menyebabkan alat musik tradisional sering tergantikan
oleh alat musik modern. Salah satu bentuk dari hal ini adalah dengan menambahkan
keyboard dalam mengiringi acara pernikahan di desa Mungkur. Penggunaan keyboard
sendiri sebenarnya memiliki hal positif dan negatif terutama dalam hal Gondang Batak.
Hal positif yang dapat dipertimbangkan ialah dengan keterbatasan dan beberapa faktor
yang ada, alat musik keyboard ternyata dapat membantu pemain musik dalam
mengiringi acara pernikahan. Banyaknya fitur-fitur suara yang dihasilkan alat musik
keyboard serta canggihnya alat musik tersebut sehingga dapat membunyikan suara
yang hampir mirip dengan suara ogung atau gong, hesek, maupun sarune bolon dengan
keahlian yang dimiliki oleh seorang pemusik keyboard tersebut. Dibandingkan dengan
pemain musik ogung, hesek maupun sarune bolon, pemain keyboard lebih mudah
ditemukan dan dicari untuk membantu mengiringi acara pernikahan terkhusus di desa
Mungkur. Hal negatif yang diakibatkan dengan menambahkan alat musik keybord
adalah kurang nya keaslian musik Gondang yang dihasilkan melalui suara yang berasal
dari keyboard tersbut. Dikarenakan secanggih apapun teknologi saat ini sejalan dengan
pernyatan salah satu pemain musik di desa Mungkur dalam wawancara mengatakan
suara dari keyboard tidak dapat menyamai ataupun murni seperti suara instrumen yang
digantikan. Contohnya seperti suara ogung, hesek maupun sarune bolon yang
dihasilkan pada alat musik keyboard tidak seperti suara asli alat musik tersebut saat
dimainkan atau dibunyikan. Dalam pengunaan alat musik keyboard juga dapat
membuat pemain alat musik tradisional berkurang minat dan keinginannya dalam
bermain karena akan menganggap menggunakan alat musik keyboard lebih praktis dan
mudah dibandingkan memainkan alat musik tradisional aslinya.

Berikut urutan tiap Gondang yang dimainkan pada acara pernikahan di Desa
Mungkur:

a) Pertama kali Gondang dimainkan saat selesai acara pemberkatan pernikahan
digereja dimana acara dilangsungkan di halaman rumah pengantin pria, Raja Parhata pihak
siparanak (pria) memanggil (manjou) rombongan hula-hula dari pihak pengantin wanita
(hula-hula ni ambangan). Gondang tomu-tomu ini bukanlah nama gondang yang baku atau
hanya nama gondang ‘“sesaat” atau sewaktu saja dikarenakan pihak hasuhuton ingin
menyambut kedatangan hula-hulanya saat itu. Dilanjutkan dengan Gondang Mula-mula
yang dipadukan dengan Gondang Somba-somba, Gondang sahala dan Gondang Liat-liat.
Gondang mula-mula yang dipadukan dengan Gondang yang telah disebutkan sebagai awal
atau patujolo ni gondang sebagai tata krama penghormatan kepada semua undangan yang
hadir atau bermakna mengucapkan selamat datang, selamat berjumpa, penghormatan pada
Raja dan para undangan.

b) Setelah itu dilanjut dengan Gondang somba-somba yang dipadu juga dengan
Gondang sahala dan Gondang liat-liat yang memiliki makna penyampaian terimakasih dan
sembah sujud kepada Tuhan yang Maha Esa agar memberi berkatnya merata kepada seluruh
keluarga dalam artian tidak ada yang terlalu miskin ataupun dibandingkan dengan yang kaya,
secara keseluruhan dalam aspek kehidupan hagabeon, hamoraon, hasangapon, hahorasan,
habisuhon dan seterusnya.

c) Selanjutnya Gondang Pasu-pasu yang makna atau pengertiannya juga memaknai
ucapan terimakasih kepada sang Pencipta. Gondang ini biasanya dimainkan saat hula-hula
bergerak maju menghampiri hasuhoton untuk memberi pasu-pasu atau berkat terhadap

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

64



Jurnal Ruang Budaya Jl/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68 RUANG BUDAYA

borunya dengan menyandangkan ulos ke bahu borunya beberapa detik atau dapat juga
dengan menaruh kedua telapak tangan diatas kepala borunya. Gondang pasu-pasu ini juga
biasanya dimainkan saat hula-hula mangulosi pengantin. Pada kesempatan ini hula-hula
akan meminta gondang arang-arang dairi yaitu sama halnya dengan makna Gondang Pasu-
pasu di Toba namun berbeda dipenyebutannya saja.

d) Lalu terakhir Gondang sitio-tio yang dipadukan dengan Gondang Hasahatan yang
kedua nya sama-sama memaknai sebuah kecerahan hidup dimasa depan sebagai jawaban
atas upacara adat yang telah dilaksanakan dan Gondang hasahatan adalah gondang penutup
pada acara pernikahan terkhsusu di Desa Mungkur.

e) Gondang ini merupakan gondang penutup dari segala proses acara dengan
mangurdot-urdot sambil memegang ujung uos, ditekuk sedikit sebagai lambang bahwa
semua yang diminta telah didepat dan ditampung, lalu melambaikan ulos ke atas dan
kebawah sambil diakhiri dengan mengucapkan “Horas,horas,horas”.

Dampak Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba Pada Acara Pernikahan di Desa
Mungkur

Akulturasi antar etnik merujuk pada proses dimana kelompok etnik yang berbeda
saling mempengaruhi dan mengadopsi unsur-unsur budaya satu sama lain. Dampak
akulturasi ini dapat beragam, tergantung konteks dan intensitas interaksi antara kelompok-
kelompok tersebut. Akulturasi yang terjadi di Desa Mungkur mengakibatkan kedua etnik
saling berpadu antara etnik Dairi dan Toba yang biasa disebut masyarakat sekitar dengan
adat Daito. Berikut adalah beberapa dampak dari akulturasi yang terjadi pada acara
pernikahan di desa Mungkur :

a. Dampak Positif :

1. Integrasi Elemen Budaya: Menambah kekayaan budaya adat istiadat di Desa
Mungkur dimana kekayaan tersebut menjadi keunikan bagi masyarakat desa
Mungkur, dapat saling menghargai dan memahami perbedan budaya sehingga
memfasilitasi pertukaran nilai dan tradisi, menciptakan ruang bagi dialog terbuka
dan kolaborasi antar etnik Dairi dan Toba, memperkuat solidaritas dan dapat
saling tolong-menolong dalam setiap hal di Desa Mungkur tanpa memandang
etnik, hal menguntungkan yang dimaksud ialah memperluas tali persaudaran,
dapat bekerja sama atau gotong royong disaat masing-masing pihak
membutuhkan bantuan dan memperkuat ikatan kekeluargan dibalik adanya
perbedan.

2. Terjadinya integrasi sosial : Integritas sosial memainkan peran krusial dalam
proses akulturasi antar etnik Dairi dan Toba. Ketika sebuah masyarakat memiliki
integritas sosial yang kuat, akulturasi tidak hanya menghasilkan perpaduan
budaya yang kaya tetapi juga memperkuat solidaritas sosial, yang penting untuk
menjaga kedamaian dan stabilitas dalam masyarakat antar etnik. Integritas sosial
yang baik membantu mencegah konflik dan mendorong pembentukan identitas
baru yang mencerminkan kekayaan kedua budaya, menjadikan proses akulturasi
lebih harmonis dan berkelanjutan. Hal ini sudah dirasakan oleh masyarakat desa
Mungkur sejak lama setelah terjadinya akulturasi antar dua etnik ini yaitu Dairi
dan Toba.

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

65



Jurnal Ruang Budaya Jl/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68 RUANG BUDAYA

b. Dampak Negatif :
1. Meskipun akulturasi dapat mempererat hubungan, proses ini juga bisa kadang kala
sesekali menyebabkan ketegangan dan konflik. Ketegangan atau konflik yang bisa
saja terjadi pada akulturasi antar etnik Dairi dan Toba seringkali muncul akibat
perbedaan dalam ritual dan prosesi yang dapat menyebabkan kebingungan atau
ketidakpuasan diantara kedua anggota keluarga. Ketika kedua belah pihak tidak
sepenuhnya memahami atau menghormati tradisi masing-masing hal ini dapat
menimbulkan rasa sakit hati dan memperburuk hubungan antar keluarga. Jika tidak
dikelola dengan baik, konflik ini dapat merusak hubungan antara keluarga masing-
masing etnik dan menghambat proses akulturasi yang seharusnya saling
menguntungkan.
2. Dampak Kultural : Akulturasi antara etnik Dairi dan Toba dalam acara pernikahan
menciptakan perubahan identitas budaya yang signifikan, yaitu terjadinya perubahan
ritual dan upacara adat dikarenakan penggabungan etnik dalam proses pernikahan,
meskipun etnik Dairi yang mendominasi desa Mungkur tetapi dalam acara
pernikahan menggunakan Gondang Toba dan ini membuat tradisi dari etnik Dairi
tidak lagi murni.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan oleh penulis terhadap Gondang
: Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba Pada Acara Pernikahan Di Desa Mungkur Dusun
Rambung Kecamatan Tarabintang Kabupaten Humbang Hasundutan, maka penulis
membuat beberapa kesimpulan sebagai berikut : 1) Proses acara pernikahan di desa Mungkur
dusun Rambung yang mengalami akulturasi antar etnik Dairi dan Toba diawali dengan acara
marhori-hori dinding (marhusip) yaitu mempelai pria membawa keluarga inti beserta parhata
ataupu orang-orang yang dituakan kerumah calon mempelai wanita untuk membahas
mengenai kegiatan keseluruhan yang akan dilaksanakan dan tidak kalah penting yaitu
membahas jumlah sinamot yang disepakati, berapa jumlah tamu atau undangan yang hadir,
pelaksanaan pemberkatan pernikahan serta tempat untuk dilakukannya pesta adat. Kedua
acara martupol yaitu kedua pengantin melakukan janji awal pernikahan atau disebut juga
dengan tunangan disertai dengan pembubuhan tanda tangan kedua mempelai dan keluarga
sebagai bukti keseriusan dan menyetujui akan melakukan pemberkatan pernikahan
dihadapan Tuhan diwaktu dan tempat yang telah disepakati. Ketiga Martonggo Raja / Marria
Raja yaitu semua keluarga dari kedua belah pihak mempelai berkumpul untuk membahas
segala persiapan pernikahan, dan biasanya martonggo raja/ marria raja ini dihari yang sama
dengan acara martupol yang dilakukan setelahnya. Keempat Papungu tuppak yang dilakukan
pada malam hari sebelum hari H, yaitu pemberian santunan atau sumbangan berbentuk uang
yang disesuaikan dengan status kekerabatan. Kelima tortor suhut yaitu tor-tor yang
dilakukan oleh pemilik pesta dan yang membiayai segala persiapan pesta. Tortor suhut ini
dilakukan dengan cara manortor sambil disawer, pihak yang menyawer ialah dari boru, bere,
ibebere kepada pihak suhut, pengantin dan dongan tubu. Keenam acara naposo atau biasa
disebut dengan acara lepas lajang yang dilakukan setelah selesai tortor suhut dan masih
diwaktu yang sama pada malam hari sebelum esok harinya dilakukan pemberkatan
pernikahan. Pada bagian akhir acara naposo kedua pengantin diminta untuk bernyanyi
namun lagu-lagu yang dibawakan akan dilelang dan saat bernyanyi kedua pengantin juga
akan disawer oleh para tamu yang hadir. Ketujuh acara pemberkatan pernikahan yang
dilakukan di Gereja. Kedelapan acara pesta adat yang dilakukan di halaman rumah mempelai

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

66



Jurnal Ruang Budaya Jl/\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68 RUANG BUDAYA

pria setelah selesai dari acara permberkatan pernikahan di Gereja. Upacara ritual adat yang
melibatkan unsur-unsur tradisi dilakukan untuk memperkuat hubungan antara pasangan dan
juga kekerabatan keluarga.

2) Eksistensi Gondang pada pernikahan di desa Mungkur dusun Rambung menjadi
hal yang wajib dan penting dikarenakan masyarakat desa Mungkur masih menyakini bahwa
Gondang dalam pernikahan Batak memiliki makna serta peran yang sangat mendalam baik
dari segi budaya maupun dalam hal spiritual. Meskipun masyarakat desa Mungkur
didominasi dengan suku Dairi, yang dimana suku Dairi seharusnya menggunakan
Genderang dalam acara pernikahan tetapi dengan adanya beberapa faktor yang
mempengaruhi sehingga masyarakat desa Mungkur menggunakan Gondang dalam acara
pernikahan. Sebagaimana yang diketahui bahwa Gondang terdiri dari 5 taganing, 1 gondrang
berukuran besar, 3-4 ogung atau gong, 1 hesek dan 1 sarune bolon, tetapi dalam acara
pernikahan di desa Mungkur hanya menggunakan 5 taganing, 1 sulim dan 1 keyboard.
Adapun beberapa faktor yang menjadikan penyebab hal tersebut ialah yang pertama
dikarenakan terbatasnya penyediaan alat musik tradisional Batak seperti Gondang, kedua
kurang nya pengetahuan masyarakat sekitar tentang pemakaian alat musik tradisional
tersebut sehinga membuat pemain musik alat tradisional sulit ditemukan, ketiga dikarenakan
letak lokasi desa Mungkur yang termasuk desa pedalaman yang dikelilingi oleh bukit-bukit
sehingga terbatasnya komunikasi di daerah tersebut terlebih untuk mencari alat musik
tradisional Gondang maupun pemain musiknya, keempat adanya perubahan budaya yang
menyebabkan alat musik tradisional sering tergantikan oleh alat musik modern. Meskipun
demikian acara pernikahan di desa Mungkur dapat berjalan lancar dan walaupun dengan alat
musik taganing, sulim dan keyboard setiap proses Gondang yang dimainkan sesuai dengan
jenis-jenis gondang seperti gondang mula-mula, gondang sitio-tio, gondang somba-somba,
gondang pasu-pasu, gondang hasahatan, dimainkan sesuai dengan fungsinya.

3) Dampak akulturasi pada acara pernikahan antar etnik Dairi dan Toba ialah
menyebabkan perpaduan antar kedua etnik disetiap proses acara pernikahan di Desa
Mungkur. Kedua etnik dipadukan sehingga menghasilkan sebuah acara pernikahan yang
beragam dan kaya. Proses dari akulturasi membuat hubungan antar kedua mempelai menjadi
erat dan memperkuat rasa kekeluargaan dari antar etnik yaitu Dairi dan Toba. Kesepakatan
yang dilakukan menjadikan desa Mungkur memiliki adat tradisi yang unik dan menarik
dalam pernikahan karena mengabungkan kedua etnik menjadi satu dalam setiap proses
pernikahan namun tetap mempertahankan nilai dan makna spriritual dalam tradisi adat
Batak. Meskipun akulturasi membawa inovasi yang bisa menyebabkan perubahan dalam
beberapa proses cara-cara tradisional yang sudah ada sesuai dengan etnik, namun hal
tersebut dilakukan karena menyesuaikan kondisi dan keadaan dari desa Mungkur tersebut.
Akulturasi yang terjadi menghasilkan identitas baru yang menarik, dan hal ini memperkaya
keragaman budaya dan menambah warna dalam tradisi pernikahan. Secara keseluruhan
akulturasi antar etnik Dairi dan Toba dalam acara pernikaha di Desa Mungkur
mencerminkan dinamika budaya yang dinamis, menciptakan sinergi yang memperkaya
tradisi sambil memperkuat hubungan antar masyarakat bahlkan bisa sampai generasi
selanjutnya.

DAFTAR PUSTAKA

Anggraini, A. (2014). Memahami Eksistensi dan Adaptasi Masyarakat Bersuku Batak di Kota
Semarang. Jurnal The Messenger, 6(1), 22-28.

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

67



Jurnal Ruang Budaya J‘lf\
Vol 1, No 1, (2024) 51-68

Ansari, K., Adlin, D., Ginting, P. P., Barus, F. L., Saragih, A., Arif, A., ... & Suroso, P. (2021).
Budaya dan Kepariwisataan Sumatera Utara. Medan: Fbs unimed press.

Atmojo, W. T., Suroso, P., & Rahmah, S. (2022). Pembelajaran Seni Budaya Dengan Menggunakan
Media Virtual Reality (Vr) Pada Tingkat Satuan Sma Berbasis Local Wisdom Sumatera
Utara. Gondang: Jurnal Seni Dan Budaya, 6(1), 182.

Damanik, D. W. P. S. (2021). Fungsi Tortor Somba-somba dalam Upacara Perkawinan Adat Batak
di Yogyakarta. INVENSI, 6(2), 121-132.

Eden, A., & Pereira, A. A. (2023). Inkulturasi Gondang Sabangunan Batak Toba Dalam Liturgi
Pemberkatan Perkawinan: Perjumpaan Kristus Dan Gerejanya Dengan Budaya
Lokal. SAPA-Jurnal Kateketik dan Pastoral, 8(1), 25-37.

Komalig, Y. N. (2018). Kajian Akulturasi Pada Aspek Intramusikal Dalam Komposisi Musik
Program “Watu Pinawetengan”. JOURNAL SELONDING, 13(13).

Lubis, M. A, Tarigan, K., & Suroso, P. (2022). Struktur Dan Fungsi Gordang Lima Dalam
Kebudayan Masyarakat Mandailing Di Pakantan Kabupaten Mandailing Natal:
Kontinuitas Dan Perubahan. Gondang: Jurnal Seni dan Budaya, 6 (1) : 188-195.

Maifianti, K. S., Sarwoprasodjo, S., & Susanto, D. (2014). Komunikasi Ritual Kanuri Blang sebagai
Bentuk Kebersamaan Masyarakat Tani Kecamatan Samatiga Kabupaten Aceh Barat
Propinsi Aceh (Doctoral dissertation, Bogor Agricultural University).

Mansur, M, T., Sulaiman., Abdullah, A, M., & Ali, H. (2020). llmu Sosial dan Budaya Dasar
Bermuatan General Education. Banda Aceh: Syiah Kuala University Press.

MIN, C. J. (2022). Ritual Muinsamung Etnik Tombonuo: Perubahan dan Pemeliharaan Secara
Kreatif. KEMANUSIAAN: The Asian Journal of Humanities, 29(2).

Padila, M., & Marzam, M. (2021). Bentuk Penyajian Gandang Sarunai Pada Upacara Adat Turun
Bako Di Koto Panjang Surantih Pesisir Selatan. Jurnal Sendratasik, 10(4), 104-115.

Simatupang, M. R. (2017). Margondang Sabangunan Manerser Sauduran 1.300 Umpama,
Umpasa, Dan Pandohan. Tangerang: Bornrich Publishing

Simbolon, R. H. (2019). Peran Dan Fungsi Public Relations: Studi Kasus Raja Parhata  Pada
Upacara Perkawinan Adat Batak. (Doctoral dissertation, Universitas Pembangunan
Nasional Veteran Jakarta).

Simanjuntak, J. W., & Simatupang, N. D. (2021). THE EXISTENCE OF GONDANG BATAK
MUSIC IN THE DEATH CEREMONY OF SAUR MATUA IN PURBATUA, NORTH
TAPANULLI. Sembadra, Journal of Arts and Education Studies, 3(1), 13-19. Sinta 3

Suriani, L. (2021). Implikasi Pendidikan Sosial Dalam Akulturasi Budaya Mambabei Ana’Desa
Uhaidao Kecamatan Aralle Kabupaten Mamasa (Doctoral dissertation, IAIN Parepare).

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...

68



