
Jurnal Ruang Budaya  

Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

                                                                                                                               

51 

 

Available online : https://jurnal.ruangbudaya.org/index.php/jrb  

Akulturasi Antar Etnik Dairi Dan Toba Pada Acara Pernikahan Di Desa Mungkur 

Dusun Rambung Kecamatan Tarabintang Kabupaten Humbang Hasundutan 

Marcelina Purba1)*, Mukhlis2) 

1) 2) Prodi Pendidikan Musik, Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri Medan, Indonesia 
*Corresponding Author 
  Email : marchelinap2001@gmail.com 

 

 

ABSTRAK 

 KATA KUNCI 

Keberadan Gondang pada acara pernikahan di Desa Mungkur terjadi antar 

etnik Dairi dan Toba. Penggabungan kedua adat ini dilakukan atas kesepakatan 

kedua belah pihak keluarga, dan masyarakat Desa Mungkur mengenalnya 

dengan adat “Dartob” yaitu Dairi Toba. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk 

mengetahui proses acara pernikahan, eksistensi Gondang dan dampak 

akulturasi. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan 

teknik pengumpulan data observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil dari 

penelitian ini adalah 1) Proses acara pernikahan di Desa Mungkur diawali 

dengan marhori-hori dinding (marhusip), martuppol, martonggo raja, papungu 

tuppak, tortor suhut, acara naposo, pemberkatan pernikahan dan pesta adat, 2) 

Eksistensi Gondang dipengaruhi oleh keterbatasan alat musik, sulitnya 

mencari pemain musik tradisional, lokasi Desa Mungkur yang sulit dijangkau, 

dan adanya perubahan budaya, 3) Dampak dari akulturasi yaitu menambah 

kekayaan  budaya di Desa Mungkur, menciptakan  ruang bagi dialog terbuka, 

masyarakat bisa saling menghargai dan memahami, namun sesekali 

menyebabkan kebingungan atau ketidakpuasan, serta terjadinya perubahan 

ritual upacara adat pernikahan. 

 

 

Akulturasi 
Etnik; Proses 
Pernikahan; 
Dairi; Toba; 
Dampak; 
Eksistensi 
Gondang. 
 

This is an open 

access article 

under the CC–

BY-SA license 

 

 
 

ABSTRACT  KEYWORDS 

The presence of Gondang at a wedding in Mungkur Village occurred between 

the Dairi and Toba ethnic groups. The merger of these two customs was 

carried out with the agreement of both families, and the people of Mungkur 

Village know it as the "Dartob" custom, namely Dairi Toba. The aim of this 

research is to determine the process of wedding events, the existence of 

Gondang and the impact of acculturation. This research uses a qualitative 

descriptive method with observation, interview and documentation data 

collection techniques. The results of this research are 1) The wedding 

ceremony process in Mungkur Village begins with marhori-hori dinding 

(marhusip), martuppol, martonggo raja, papungu tuppak, tortor Suhut, naposo 

event, wedding blessing and traditional party, 2) The existence of Gondang is 

influenced by limitations musical instruments, the difficulty of finding 

traditional music players, the location of Mungkur Village which is difficult to 

reach, and cultural changes, 3) The impact of acculturation is increasing the 

cultural richness in Mungkur Village, creating space for open dialogue, people 

can respect and understand each other, but sometimes it causes confusion or 

dissatisfaction, as well as changes to traditional wedding ceremony rituals. 

 Ethnic 
Acculturation; 
Marriage 
Process; Dairi; 
Toba; Impact; 
Existence of 
Gondang. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

How to cite: Purba, M., & Mukhlis. (2024). Akulturasi Antar Etnik Dairi Dan Toba Pada 

Acara Pernikahan Di Desa Mungkur Dusun Rambung Kecamatan Tarabintang 

Kabupaten Humbang Hasundutan. Jurnal Ruang Budaya, 1 (1): 51-68. 

https://jurnal.ruangbudaya.org/index.php/jrb/article/view/8  

https://jurnal.ruangbudaya.org/index.php/jrb
mailto:marchelinap2001@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jurnal.ruangbudaya.org/index.php/jrb/article/view/8


Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

52 

 

PENDAHULUAN 

Sebuah kekayaan yang dimilki suatu negara ialah budaya yang ada sejak dulu dan 

diteruskan hinga kini melalui satu generasi ke generasi selanjutnya.  Padila dan Marzam 

(2021:105) mengatakan “Setiap daerah juga bisa memungkinkan kehilangan kebudayannya, 

karena tidak ada pedoman tertulis yang menjadi panutan bagi masyarakat untuk 

mempelajarinya”, contohnya dalam Suku Batak memiliki marga yang diturunkan dari 

leluhur terdahulu dan akan terus dilanjutkan sampai keturunan selanjutnya. Sebagai penerus 

bangsa terkhusus bagi generasi muda wajib untuk menjaga dan mempertahankan setiap adat-

istiadat agar tidak luntur dan hilang. Menurut Geertz dalam Ansari, dkk (2021:3), 

mendefinisikan kebudayaan yakni : 1) Istilah kebudayaan adalah keseluruhan kompleks dari 

pengetahuan, kepercayaan, kesenian, moral, hukum, adat, atau setiap kemampuan, dan 

kebiasaan yang diperoleh manusia sebagai anggota masyarakat, 2) Kebudayaan adalah pola 

berbagai makna yang dikemas dalam simbol-simbol secara historis ditularkan, 3) 

Kebudayaan adalah sistem konsepsi yang diwariskan melalui ekspresi simbolik sebagai cara 

orang mengkomunikasikan, melestarikan, dan mengembangkan pengetahuan mereka 

terhadap kehidupan. 

Kebudayaan merupakan sebuah kekayaan setempat atau suatu daerah berupa 

pengetahuan, kepercayan, norma, adat istiadat, wawasan dan sebagainya. Sejalan dengan 

dikatakan Atmojo, dkk (2022:186) bahwa “kebudayan atau kearifan lokal identitas atau 

kepribadian budaya sebuah bangsa yang menyebabkan bangsa tersebut mampu menyerap, 

bahkan mengolah kebudayaan yang berasal dari luar atau bangsa lain menjadi watak atau 

kemampuan sendiri”. 

Menjaga dan mempertahankan setiap adat merupakan tugas penting sebuah 

komunitas atau kelompok masyarakat. Salah satu masyarakat yang masih melakukan adat 

dalam setiap kegiatannya ialah masyarakat di Desa Mungkur dusun Rambung Kecamatan 

Tarabintang Kabupaten Humbang Hasundutan. Masyarakat desa Mungkur merupakan desa 

yang seluruh warganya bersuku Batak. Dinamakan desa mungkur karena pada waktu lampau 

desa tersebut didominasi oleh warga yang bermarga mungkur. Marga mungkur sendiri 

merupakan marga dari salah satu Suku Pakpak Dairi. Bahasa sehari-hari yang digunakan 

masyarakat di desa Mungkur juga menggunakan bahasa dairi. Sampai saat ini desa tersebut 

berkembang dengan sangat baik dan bahkan warganya bertambah banyak demikian juga 

dengan populasi marga yang semakin beragam, salah satunya ada warga yang memiliki 

marga dari suku batak toba. Di desa Mungkur adat-istiadat sangatlah penting dan berharga. 

Semua masyarakat desa Mungkur mempercayai bahwa adat merupakan suatu hal yang sakral 

dan tidak boleh dilupakan terutama dalam melakukan sebuah kegiatan atau acara tidak luput 

dari sebuah ritual adat-istiadat yang ada. 

 Ritual merupakan suatu perbuatan atau kegiatan yang memiliki aturan tertentu yang 

terikat berhubungan dengan adat. Sentf (2009) dalam Maifianti (Jurnal,2014:2) mengatakan 

“Salah satu poin yang sangat penting dalam fungsi ritual adalah untuk membuat dan 

menstabilkan hubungan sosail”. Hal ini juga sejalan dengan yang dikatakan Amal, dkk 

(2019:4) “Ritual yang ada dinilai sangat penting terkhusus dalam pembuatan musik”. Ritual 

di Suku Batak sangat penting dan sudah memiliki hubungan yang erat, dimana setiap hal 

yang dilakukan mulai dari lahir sampai wafat memiliki acara atau budayanya sendiri. Setiap 

daerah memiliki ritualnya sendiri dengan cara penyajian yang unik atau berbeda-beda serta 

memiliki fungsi dan makna yang juga berbeda. Hal ini juga menjadi salah satu ciri khas dari 

adat istiadat khususnya dalam adat batak yaitu pada acara pernikahan. 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

53 

 

Pernikahan merupakan salah satu kegiatan dalam Suku Batak yang mempunyai aturan 

tertentu. Menurut Damanik (2021:123) “Perkawinan diantara orang Batak eksogami dimana 

perempuan meninggalkan kelompoknya untuk bergabung dengan suami dari kelompok 

lain.”  Menikah merupakan hubungan yang bersifat sakral atau suci dari seorang wanita dan 

pria dan hubungan tersebut sudah diakui secara hukum dan agama. Dalam adat Batak Toba 

maupun dairi, setelah melakukan sebuah pernikahan baik secara langsung atau pun tidak 

kedua mempelai akan disahkan secara adat dengan membuat acara mangulosi dari paranak 

(keluarga mempelai pria) dan dari pihak parboru (keluarga mempelai wanita). Sebuah acara 

yang tidak lepas dari jalan nya suatu adat ialah pada acara pernikahan. Simatupang 

(2017:260) “Puncak dari acara adat batak adalah pesta kawin atau pernikahan”.  Dalam adat 

pernikahan batak banyak melakukan rangkaian proses acara, mulai dari perkenalan kedua 

pihak keluarga mempelai yang biasanya disebut martonggo raja. Saat martonggo rajalah 

semua persiapan dibahas satu persatu, yang terdiri dari para anak raja, natua-tua, boru, bere, 

ibebere, dongan huta, dongan sautuha semua berkumpul sambil diberi minum dan 

mangalang lomang ataupun lappet yang telah disediakan. 

Disetiap upacara adat batak salah satunya dalam acara pernikahan terdapat satu tokoh 

yang menjadi pemimpin dalam acara tersebut dan disebut sebagai Raja Parhata. Simbolon 

(2019:5) mengatakan “Dalam upacara adat batak setiap individu maupun kelompok diwakili 

oleh Raja Parhata agar adat berjalan dengan baik”. Raja parhata terdapat disetiap adat mulai 

dari marhusip (lamaran) sampai pesta unjuk selesai. Dalam melakukan acara adat sangat 

penting memiliki pemimpin yang memandu acara tersebut. Peran Raja Parhata selain 

memandu acara juga berfungsi sebagai penasehat, fasilitator pemecah masalah, fasilitator 

komunikasi terutama yang berhubungan langsung dengan pargonsi (pemusik) dalam acara 

adat. Pada acara pernikahan adat batak toba biasanya tidak lupa dengan menggunakan musik 

tradisional. Dan tuga Raja Parhata untuk meminta tona ni gondang kepada pargonsi. Salah 

satu yang dikatakan Raja Parhata kepada Pargonsi adalah dengan kalimat : “Alu-aluhon 

damang ma jolo tusi tuan na torop na ro tu punguan”. Artinya, serukan dulu atau sampaikan 

dulu rasa hormat kami pada hadirin dan undangan semuanya. Setelah parhata mengatakan 

demikian, pargonsi atau pemusik akan menjawab dengan menabuh taganing dengan irama 

tertentu sesuai dengan permintaan. Hubungan Raja Parhata dengan Pargonsi sangat penting 

dalam bagian permusikan dalam acara adat. 

Musik tradisional  merupakan musik yang dipakai dalam sebuah adat ataupun tradisi. 

Menurut Simon (2015:15) dalam jurnalnya menjelaskan bahwa: “Musik tradisional adalah 

seni budaya yang sejak lama turun-temurun telah hidup dan berkembang pada daerah 

tertentu”. Salah satu musik tradisional adalah Gondang Batak. Gondang berperan dalam 

ritual keagamaan serta sebagai sarana mengungkapkan perasaan, kebahagiaan, kesedihan, 

dan penghargaan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Batak. Setiap ansambel dalam 

Batak Toba dan Dairi memiliki fungsi dan tujuan yang sama, terlebih kesenian Batak 

memiliki peran penting sebagai sarana komunikasi antara manusia dan pencipta dalam 

kepercayaan adat Batak Dairi maupun Toba. Margondang Adat adalah suatu kegiatan yang 

menyertakan Gondang yang merupakan aktualisasi atau kepentingan dalam acara adat batak 

toba. Eden dan Pereira (2023:32) mengatakan, “Nama-nama gondang tidak akan berubah 

dan digunakan sesuai dengan kepentingan acara adat tertentu”,  

Tergerusnya tradisi juga berdampak kepada eksistensi gondang yang ada 

dimasyarakat Suku Batak. Simanjuntak (2018:4) “Eksistensi dapat diartikan sesuatu yang 

menganggap keberadan manusia, hal tersebut mengarah pada pengertian konsep keberadaan 

seni”. Eksistensi Gondang sebagai alat musik tradisional suku Batak memilki akar yang 

dalam dan meliputi berbagai aspek kehidupan masyarakat. Eksistensi Gondang tidak hanya 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

54 

 

sebatas pada aspek musikal semata, tetapi juga mencerminkan kedalaman nilai-nilai budaya, 

sejarah, dan identitas suku Batak yang terus dijaga dan dilestarikan. Keberdaan Gondang 

dalam acara pernikahan juga menjadi pelengkap dalam pelaksanaan adat di desa Mungkur. 

Eksistensi atau keadaan juga berkaitan dengan perihal beradaptasi, karena bukan hanya agar 

merasakan nyaman dalam sebuah lingkungan tetapi juga tidak mengubah identitas dirinya. 

Kuswarno (2008:23) dalam Anggraini (2014:24) mengatakan “Eksistensi yang bisa 

dipahami sebagai keberadaan, memerlukan ruang dikehidupan individu untuk menjaga self-

identity ditengah kehidupan baru yang mungkin akan berbeda latar belakang kehidupan yang 

sebelumnya”. Konsep eksistensi dalam kehidupan sosial yang paling penting adalah dirinya 

sendiri.  

Keberadaan gondang pada acara pernikahan di desa Mungkur terjadi antar etnik Dairi 

dan toba. Keberadaan gondang ini juga mengalami perubahan dalam beberapa situasi.  

Kreinath, dkk dalam MIN, C.J. (2022:214) menyatakan “Tidak setuju bahwa ritual tidak 

mengalami perubahan”. Komalig (2018:1938) “Musik sebagai bagian dari budaya juga 

mengalami perubahan”. Salah satu perubahan tersebut terjadi pada acara pernikahan di desa 

Mungkur. Hal itu disebabkan karena keberadan alat musik yang terbatas. Keterbatasan yang 

dimaksud ialah minimnya alat musik batak toba dalam mengiringi acara adat di desa 

mungkur. Dimana alat musik instrumen gondang batak tersebut harus terdiri dari taganing, 

sulim, hasapi, gong, garantung, dan sarune bolon namun tidak dengan di desa Mungkur. Alat 

instrumen gondang yang dipakai ialah hanya berupa taganing dan sulim. Untuk melengkapi 

bunyi dari gondang batak tersebut, terdapat penambahan alat musik yaitu keyboard. 

Penggabungan kedua adat ini dilakukan atas kesepakatan kedua belah pihak keluarga. 

Akulturasi merupakan pengabungan dari satu adat dengan adat yang lain, dimana dalam 

akulturasi ini tidak menghilangkan makna dan adat aslinya. Abdullah dalam Suriani 

(2021:30) “Dalam masyarakat kebudayaan sering diartikan sebagai the general body of the 

arts, yaitu seni sastra, musik, pahat, rupa, pengetahuan filsafat serta bagian-bagian indah dari 

kehidupan manusia”. Salah satu akulturasi yang dapat terjadi pada sebuah musik seperti 

musik keroncong yang dimana musik tersebut perpaduan dari Spanyol dan Indonesia. Pada 

kesempatan ini akan membahas akulturasi antar etnik yaitu Dairi dan Toba pada acara 

pernikahan di Desa Mungkur. Adanya akulturasi di desa mungkur menjadi sebuah keunikan 

tersendiri bagi beberapa kahalayak umum. Keberadaan sebuah suku merupakan tongkat 

dasar sebuah negara dalam mempertahankan budayanya. Menurut Lubis, dkk (2022:190) 

“Dengan zaman yang semakin berkembang, banyak perubahan-perubahan yang terjadi 

dalam satu kebudayaan baik itu dipengaruhi oleh kepercayaan atau manusia itu sendiri”. 

Segala keputusan yang diambil dalam proses akulturasi pasti selalu memiliki dampak 

terutama dalam acara pernikahan di desa Mungkur. Adapun dampak akulturasi terhadap 

masyarakat yang perlu diperhatikan menurut Mansur (2020:47), yaitu : 1) Keadaan 

masyarakat penerima sebelum proses akulturasi mulai berjalan, 2) Individu-individu dar 

kebudayaan asing yang membawa unsur-unsur kebudayaan asing tersebut, 3) Saluran yang 

dilalui oleh setiap unsur kebudayaan asing untuk masuk kedalam kebudayaan penerima, 4) 

Setiap bagian dari masyarakat penerima yang terkena pengaruh unsur-unsur kebudayaan 

asing tersebut, 5) Reaksi para individu yang terkena unsur-unsur kebudayaan asing. 

Dalam hal ini penggabungan antar dua etnis yaitu dairi dan toba sudah menjadi 

keputusan bersama dan merupakan tradisi yang selalu dilakukan di desa mungkur, walaupun 

demikian tidak menutup kemungkinan akan adanya penolakan dari beberapa pihak yang 

terkait. Dalam acara pernikahan di desa Mungkur yang mengalami akulturasi etnik sudah 

menjadi tradisi yang digunakan sejak lama. Dengan terjadinya akulturasi ini proses dan tata 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

55 

 

acaranya akan mengalami perubahan bila dilihat dari acara adat pada umunya terutama yang 

memang hanya menggunakan satu adat saja dalam acara tersebut.  

Masyarakat desa Mungkur biasa mengenal penggabungan adat ini dengan istilah adat 

“Dartob” yaitu adat Dairi Toba. Dari penjelasan yang telah dipaparkan, maka penulis merasa 

tertarik dan terdorong untuk melakukan penelitian dengan mengangkat judul “Gondang: 

Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba Pada Acara Pernikahan Di Desa Mungkur 

Dusun Rambung Kecamatan Tarabintang Kabupaten Humbang Hasundutan”. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian adalah suatu kegiatan atau aktivitas yang bertujuan untuk mendapatkan 

data dengan cara mengumpulkan informasi yang sumbernya relevan. Jaya (2021:110). 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif sebagai alat prosedural dan teknis dalam 

pelaksanaannya. Pendekatan kualitatif dipilih karena metode penelitian kualitatif adalah 

penelitian yang dapat juga dikatakan penelitian bersifat alamiah atau tidak dibuat-buat atau 

bisa juga disebut dengan natural tanpa settingan, karena hasil datanya sesuai dengan 

fenomena yang terjadi secara menyeluruh yang hasil datanya diperoleh dengan cara 

observasi, wawancara, dan dokumentasi. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Proses Acara Pernikahan Di Desa Mungkur 

Akulturasi terjadi setelah melalui proses yang panjang dan akulturasi etnik 

mengacu pada perilaku individu atau kelompok yang berinteraksi dengan etnik atau budaya 

tertentu. Dalam hal ini, etnik Dairi berinteraksi dengan etnik Toba dan pernikahan antara 

etnik Dairi dan Toba menjadi awal terjadinya akulturasi di Desa Mungkur hingga saat ini. 

Akulturasi budaya antara etnik Dairi dan Toba dalam pelaksanaan acara pernikahan di Desa 

Mungkur dapat dilihat dari proses pernikahan yang dilakukan baik sebelum maupun setelah 

pernikahan, terutama dalam acara pelaksanaannya. 

Dikatakan terjadinya akulturasi antar etnik Dairi dan Toba karena dalam proses 

acara pernikahan mengambil tiap-tiap bagian dari masing-masing antar etnik Dairi maupun 

Toba. Walaupun demikian tidak mengurangi makna dan nilai dari masing-masing etnik itu 

sendiri.  Akulturasi entar etnik Dairi dan Toba dalam acara pernikahan pada masyarakat desa 

Mungkur dapat dilihat dari proses yang diawali dengan acara marhori-hori dinding 

(marhusip), martupol, martonggo raja, papunggu tuppak, tortor suhut, acara naposo, 

pemberkatan pernikahan, dilanjut dengan pesta adat. 

 

1. Marhori-hori dinding (marhusip) 

 

Mungkin bagi kebanyakan orang sedikit asing dengan kata marhori-hori dinding, 

karena istilah ini memang tidak umum digunakan. Marhori-hori dinding atau disebut juga 
dengan marhusip, pada acara ini mempelai pria membawa keluarga inti beserta parhata 

ataupun orang-orang yang dituakan kerumah calon mempelai wanita. Dan orang-orang yang 

dituakan akan duduk berdampingan dengan kedua mempelai. Acara ini sangatlah sederhana 

karena kedua keluarga mempelai tidak perlu menyiapkan makanan berupa tudu-tudu 

sipanganon. Pada acara marhori-hori dinding ini, akan dibahas mengenai kegiatan 

keseluruhan yang akan dilaksanakan, namun yang paling penting ialah menanyakan 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

56 

 

kesungguhan janji kedua pengantin yang akan melangsungkan ikhrar suci atau berkat 

perkawinan. Tidak lupa juga membahas jumlah sinamot yang disepakati, berapa jumlah 

tamu atau undangan yang akan hadir, pelaksanaan pemberkatan perkawinan atau 

pernikahan, serta tempat untuk melaksanakan pesta adat selepas pemberkatan di gereja. 

Semua hasil pembicaraan pada acara ini dicatat dan diingat dengan baik sebagai bahan 

pembahasan pada acara berikutnya yaitu diacara martuppol nanti. 

 

2. Martuppol 

 

 
Gambar 1 Acara Martupol (Melakukan janji awal pernikahan) 

(dok. Marcelina Purba, 2024) 
                    

Pada bagian ini kelanjutan dari marhori-hori dinding atau marhusip dimana kedua 

pengantin melakukan janji awal pernikahan atau biasa disebut dengan tunangan yang tempat 

nya dilakukan di dalam gereja serta diberkati langsung oleh Pendeta. Seorang Pendeta akan 

memulai dan memimpin prosesi martuppol didepan altar, kedua mempelai dipanggil untuk 

memastikan cinta mereka terhadap calon pasangan. Pendeta akan mendoakan kedua 

mempelai dan disitu juga akan diumumkan dengan pengeras suara bahwa mereka siap untuk 

menikah. Martuppol termasuk kesalahsatu tahap yang wajib dilakukan atau dilalui dalam 

prosesi pernikahan adat Batak, khususnya bagi masyarakat Batak yang beragama Kristen, 

jika salah satunya beragama Katolik atau yang lainnya maka tidak diwajibkan untuk 

melakukan prosesi ini, namun pada dasarnya masyarakat di Desa Mungkur beragama 

Kristen. Dalam acara ini calon pengantin membuat perjanjian untuk menikah dihadapan 

Pendeta dan jemaat. Kedua mempelai juga menyatakan ikrar bahwa tidak menjalin 

hubungan dengan orang lain selain dengan pasangan masing-masing. Secara teknis, anggota 

keluarga yang mendampingi calon mempelai akan masuk ke dalam ruang Gereja secara 

bergantian, kemudian masing-masing pihak keluarga dari mempelai pria atau pihak paranak 

akan duduk terpisah dengan keluarga dari mempelai wanita atau pihak parboru sesuai 

dengan adat.   

 

 
Gambar 2 Pembubuhan tanda tangan 

(dok. Marcelina Purba, 2024) 
 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

57 

 

Dalam janji awal ini disertai dengan pembubuhan tanda tangan kedua mempelai dan 

keluarga sebagai bukti keseriusan dan menyetujui akan melakukan pemberkatan pernikahan 

dihadapan Tuhan diwaktu dan tempat yang telah disepakati bersama. Selanjutnya akan 

diumumkan secara berkala melalui gereja tersebut beberapa kali untuk pernikahan. 

Perjanjian ataupun surat-surat yang telah ditanda tangani akan menjadi dasar pengajuan 

bimbingan pranikah. Dan biasanya acara martupol ini dilakukan kurang lebih dua minggu 

sebelum acara adat dilakukan dan disaksikan pula oleh beberapa jemaat gereja yang hadir 

selain keluarga baik dari pihak calon mempelai pria (paranak) maupun wanita (parboru). 

 

3. Martonggo Raja/Marria Raja 

 

 
Gambar 3 Acara Martonggo Raja (Keluarga kedua mempelai berkumpul) 

(dok. Marcelina Purba, 2024) 

 

Kata martonggo raja mengartikan sebuah istilah yang digunakan oleh keluarga calon 

mempelai wanita dan marria raja sebuah istilah yang digunakan oleh mempelai pihak pria. 

Namun arti dari martonggo raja dan marria itu sendiri tetaplah sama, yaitu semua keluarga 

dari kedua belah pihak mempelai berkumpul untuk membahas segala persiapan pernikahan. 

Dalam kegiatan ini jugalah semua dibahas dan disusun secara jelas dan tersusun. Adapun 

pihak keluarga yang ikut serta pada kegiatan ini ialah terdiri dari, anak raja, natua-tua, boru, 

bere, ibebere dan dongan huta maupun dongan sabutuha. Setiap keluarga yang datang baik 

dari pihak paranak maupun parboru akan turut serta menjadi saksi terhadap semua proses 

yang akan dijalani. Hal ini dilakukan agar setiap proses yang dilakukan bila terjadi 

kesalahpahaman maupun hal-hal yang tidak diinginkan maka akan ada yang bisa memberi 

keterangan yang berguna berdasarkan apa yang di dengar, dilihat atau disaksikan secara 

langsung sehingga hal tersebut dapat diakui secara sah.  Pada saat berkumpul akan diberikan 

hidangan minuman sekaligus memakan lomang atau lemang.  

 

4. Papungu Tuppak 

 

Setelah waktu ditentukan di Desa Mungkur, yaitu jam 20.00 sudah memakai 

keyboard bermakna untuk memanggil dongan tubu, boru, bere, ibebere, Raja dongan huta, 

Raja ni pariban, ale-ale dan semua yang bersangkutan. Jadi saat acara malam itu, disitulah 

dilakukan papungu tuppak (istilahnya seperti gotong royong). Pada acara malam itu bersifat 

simpel atau sederhana saja, walaupun demikian semua nya wajib turut serta. Dalam hal 

papungu tuppak, yang menerima tuppak dari pihak pria dengan yang menerima tuppak dari 

pihak wanita berbeda maka dari itu akan disediakan dua meja. Yang menerima tuppak dari 

pihak siparanak adalah dongan sahuta, dongan sabutuha dan ale-ale lalu dari pihak parboru 

yaitu bere, ibebere.  

Di Desa Mungkur sendiri dalam melakukan papungu tuppak sudah dilakukan diacara 

malam hari sebelum dilanjutkan dengan acara naposo. Berbeda dengan papungu tuppak di 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

58 

 

adat batak biasanya terutama pada adat batak toba maupun dairi, hal ini dilakukan 

dikarenakan sudah menjadi tradisi turun temurun bagi masyarakat Desa Mungkur. Yang 

memberi tuppak pada malam hari nya ialah masyarakat Desa Mungkur sekitarmya. Dan saat 

esok hari nya pada acara inti atau pesta adat, yang belum memberikan tuppak pada malam 

hari diperbolehkan memberi tuppak disaat itu juga selama acara adat berlangsung. Tuppak 

sendiri memiliki arti dalam adat Batak yaitu, pemberian santunan atau sumbangan berbentuk 

uang yang disesuaikan dengan status kekerabatanya. Dan tuppak ini diterima oleh pihak 

siparanak atau pihak laki-laki. Namun dalam tradisi Batak, seorang tulang yaitu saudara laki-

laki dari pihak ibu mempelai wanita tidak memberikan tuppak dengan berbentuk uang 

melainkan dengan memberi ulos. Pada proses papungu tuppak inilah yang menjadi salah 

satu penggabungan antar kedua etnik yaitu Dairi dan Toba, dimana dalam proses acara 

papungu tuppak yang dilakukan masyarakat desa Mungkur dalam acara pernikahan 

dilakukan dengan mengumpulkan ke seseorang yang telah dihunjuk lalu nama-nama yang 

memberi akan di catat oleh si penerima tuppak dan tuppak yang diberikan diatas seratus ribu 

wajib diberi balasan atau dikembalikan dengan diberi ulos dan pada pemberian malam hari 

tidak disertai dengan tortor dan ini termasuk kedalam tradisi papungu tuppak adat dairi, 

namun bila yang memberi di siang hari para undangan dapat memberikan tuppak sekaligus 

saat acara manortor ulos holong bagi para tamu undangan sebagaimana yang dilakukan oleh 

etnik Toba.  

 

5. Tortor Suhut 

 

 
Gambar 4 Tortor Suhut bersama boru, bere, ibebere 

(dok. Marcelina Purba, 2024) 
 

Kata suhut mengartikan seorang tuan rumah, maka dari itu tor-tor suhut ini dilakukan 

oleh sang pemilik pesta dan yang membiayai segala persiapan pesta. Dalam acara tortot 

suhut yang ikut serta ialah suhut dari pihak siparanak atau suhut dari pihak pengantin pria 

dengan kedua pengantin seta dongan tubu atau yang semarga dengan pihak parpesta dengan 

sambil berbaris, lalu diminta tua ni gondang. Dalam tortor suhut ini tekhnis atau caranya 

sama dengan tortor yang saat siang membuat tua ni pesta atau saat acara pesta adat yang 

diakhiri dengan gondang hasuhuton atau tortor suhut. Saat manortor dimulai, dipanggilah 

para boru, bere, ibebere untuk ikut manorotor secara bersama. Tor-tor suhut ini dilakukan 

dengan cara manortor sambil disawer, pihak yang menyawer ialah dari boru, bere, dan 

ibebere yang menyawer pihak suhut, pengantin dan dongan tubu na. Hasil saweran tortor  ini 

juga untuk membantu biaya dari pihak pembuat pesta atau pihak si suhut. Lalu Raja Parhata 

akan mengatakan “Songoni ma di hita, di akka ama na maranggi di hita dongan tubu. 

Takkas ma tutu di bagasan botarion patuduhon di akka si las ni roha hita na lau makaroani 

anak dohot parumaen, di nau tampak bulu hita dibagasan ditikki on ido tutu songon hata na 

si tua-tua. Attong di natakas sipadosa disada roha na lau makaroani do dianak dohot 

parumaen. Attong dapot ma di hita songon hata ni situa-tua”. Tortor suhut sudah menjadi 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

59 

 

tradisi tetap yang dilakukan di Desa Mungkur untuk memulai acara malam sebelum dilanjut 

dengan acara naposo atau hiburan malam. 
 

6. Acara Naposo 

 

 
Gambar 5 Para naposo bernyanyi dan menari bersama pengantin 

(dok. Marcelina Purba, 2024) 

 

Acara naposo dilaksanakan pada malam hari sebelum esok harinya melakukan 

pemberkatan pernikahan dan pesta adat. Pada dasarnya acara ini biasa disebut juga dengan 

acara lepas lajang, dimana seorang pengantin yang akan merubah status lajangnya untuk 

berkeluarga dan dinyatakan telah dewasa serta siap melangkah dikehidupannya yang baru. 

Di Desa Mungkur acara ini bukan saja hanya dihadiri oleh pemuda-pemudi dari desa 

tersebut, tetapi juga mengundang pemuda-pemudi lainnya dari desa sebrang atau desa 

lainnya. Acara ini berlangsung dengan sangat meriah dan hanya ada rasa bahagia 

didalamnya, bukan hanya untuk kedua pengantin tetapi juga orang-orang yang ikut serta 

pada acara tersebut. Pada kegiatan acara naposo ini, para pemuda dan pemudi menari dan 

menyanyi bersama sambil diiringi musik-musik batak dan lagu-lagu lain yang ingin 

dinyanyikan secara bebas.  
 

 
Gambar 6 Pemberian lemang kepada pemuda-pemudi 

(dok. Marcelina Purba, 2024) 
 

Pada kesempatan waktu, akan ada kegiatan pemberian lemang dari pihak pesta 

kepada pemuda-pemudi yang dimana sebagai oleh-oleh atau snack untuk mereka dan juga 

sebagai ucapan terimakasih pihak parpesta atas kedatangan para pemuda-pemudi. Tidak 

selesai disitu saja, para naposo atau pemuda-pemudi yang hadir pada acara malam hari akan 

turut serta membantu melayani undangan makan dan minum atau disebut juga marhobas 

pada acara paginya atau saat pesta adat. Bagian terakhir dalam acara naposo ini ditutup 

dengan acara khusus buat kedua pengantin, dimana pengantin akan menyanyikan beberapa 

lagu namun lagu yang dibawakan akan dilelang, dan pada saat ini juga pengantin bernyanyi 

sambil disawer oleh para tamu yang hadir. 

 

 

 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

60 

 

7. Pemberkatan Pernikahan 

 

Setelah melalui beberapa proses dalam adat batak, tibalah sang pengantin akan 

dikukuhkan dengan ikatan janji pernikahan yang sah. Dua orang yang saling mencintai dan 

memiliki tujuan yang sama untuk membangun rumah tangga dipersatukan dengan 

disaksikan oleh saksi inilah yang disebut pemberkatan pernikahan. Masyarakat desa 

Mungkur pada umunya beragama Kristiani dan tetap mempertahankan tradisi yang sudah 

dilakukan sejak lama yaitu dengan melakukan pemberkatan pernikahan di Gereja. 

 

 
          Gambar 7 Mempelai wanita dijemput dari rumah sintua 

 (dok. Marcelin Purba, 2024) 

 

Sebelum menuju ke Gereja dalam tradisi di Desa Mungkur,  hasuhuton siparanak 

memanggil hula-hula siparboru untuk sarapan. Setelah itu pihak siparanak dan siparboru 

diskusi untuk menjemput pengantin wanita dari rumah sintua yang dititipkan (dari rumah 

palumean). Dalam adat batak pengantin wanita tidak diperbolehkan untuk tinggal disatu 

rumah yang sama. Maka dari itu pengantin wanita selama menuju pemberkatan pernikahan 

tinggal ditempat yang sudah disepakati sebelumnya yaitu di rumah sintua atau disebut juga 

rumah palumean. Setelah berkumpul di rumah sintua, dibuatlah acara berdoa yang dipimpin 

oleh tulang sipengantin dari pihak pria (titimarakup). Namun sebelum berdoa, pengantin pria 

dan wanita meminta doa restu dari kedua orang tua masing-masing lalu dilanjutkan dengan 

berdoa bersama.  

 

 
Gambar 8 Pendeta memberkati mempelai 

(dok. Marcelina Purba, 2024) 

 

Sesampai di Gereja acara pemberkatan pernikahan akan dimulai dengan urutan proses 

acara Gereja yang biasa dilakukan. Setelah melalui beberapa tata caranya tibalah saatnya 

kedua mempelai akan diberkati oleh pendeta dan disaksikan oleh hula-hula, orang tua 

pengantin dan semua undangan yang hadir saat acara pemberkatan. Pemberkatan pernikahan 

ini dilakukan untuk menyatukan dua orang yang saling mencintai dan sudah berjanji akan 

membangun hidup bersama serta meminta mereka untuk menyatakan janji suci dihadapan 

Tuhan, Pendeta dan seluruh undangan maupun jemaat gereja yang hadir. Semua yang 

menyaksikan pemberkatan tersebut sekaligus akan menjadi saksi bagi kedua mempelai 

diacara yang sakral ini. Saksi dibutuhkan agar apa yang terjadi dapat dikatakan sah karena 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

61 

 

ada orang lain selain Pendeta dan kedua mempelai ditempat tersebut, agar bila terjadi hal-

hal yang tidak diinginkan akan ada penengah bagi masalah tersebut.  Acara pemberkatan 

berlangsung dengan khidmat dan sakral sesuai dengan proses pemberkatan yang berlaku. 

 

8. Pesta Adat 

 
         Gambar 9 Rombongan hula-hula membawa boras sibue pir 

(dok. Marcelina Purba, 2024) 

 

Sesampai di halaman rumah pihak pria atau tempat yang akan dilakukan pesta adat, 

Raja Parhata dari pihak siparanak (pria) memanggil (manjou) rombongan hula-hula dari 

pihak pengantin wanita (hula-hula ni ambangan). Setelah itu rombongan hula-hula dari pihak 

siparboru atau pengantin wanita memberikan boras pir (boras siribur-ribur), ikan mas, dan 

lemang kepada pihak siparanak. Setelah itu, sesampainya hula-hula membawa boras parbue 

pir (beras yang dibawa pakai tandok) di halaman (bila adat simeha mungkur juga diberikan 

patilang atau lemang) dan ikan emas sambil hula-hula mengatakan “diboan hami boras 

parbue pir, asa dapot di hamuna songoni keadanna si tua-tua. Pir poki bahul-bahul 

pancalongan pir tondi dihamuma jala julu-julu dalani akka pasamotan, asa tubu dingin-

dingin ma di dolok juma togu, pir ma tondi di inginan muna jalahot ma tondi dimatogu, ihut 

dohot songon huti-huti ni na tulang muna ima songo ni pir si ribur-ribur, asa tor maribur 

ni akka poparan di hamuna, asa siganjang umur hamu. Dapot ma tong di hamu songon kata 

ni si tua-tua, tio ma aek ni sumur gajang aek di pondar saluhut ma hamu si gajang umur hut 

ma gabe si tor poparat” (kata dari hula-hula yang membawa beras si bue pir / pihak dari 

siparboru yang pakai tandok) ini termasuk pasu-pasu dari hula-hula yang harus diterima 

dengan kepercayaan. 

 
Gambar 10 Pihak paranak menerima oleh-oleh dari parboru 

(dok. Marcelina Purba, 2024) 

Setelah itu diterima tandok nya oleh pihak siparanak sambil mengatakan “mauliate 

ma di hamu akka Raja ni Hula-hula nami, hula-hula namabasa do hamu jala namarburju 

namasu-masu. Hu pakilala hami ma tong di sasahat muna mandapoton hami di pogu alaman 

nami, i ma diparataran na bidang di tonga nialaman nami. Di jolo sibatua nami nunga tutu 

dipasahat hamu si bue pir tu hami, i ma parbue pir siribur-ribur, asa dapot ma tutu songong 

hata na si tua-tua. Asa matata ma dingin marurat manang jabi-jabi, pir ma tondi ma dingin 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

62 

 

di hami tutu tupahan ni opung ta mula jadi. onpe disaluhut na pinasahat muna marhite 

parbue siribur-ribur, asa anggiat ma tutu tu ribur ma tu akka ni poparan di hami turibur ni 

akka dalan pacarian pacangotan. Asa sai luhut di pacangotan nami akka Raja nami, di akka 

parbue pir parbue siribur-ribur na pinasahat muna tu hami.songon dalan ni akka tangiang 

dalan nami manjalo i  akka pasu-pasu tu akka ari na manihut on, songon hata ni situa-tua 

ma dohonon nami. Asa dapot do namarhaton dohot namarobean horas ma hami majalo 

batuganda na ma hula-hula i sikap namangalean”. Setelah pemberian oleh-oleh yang telah 

diberikan, diteruskan dengan makan bersama. 

Waktu makan bersama, hula-hula memberikan ikan kepada orang tua pengantin, 

dilanjut diberikan kepada pengantin lalu setelah itu kepada saudara-saudara dari orang tua 

pengantin sambil meminta doa dari Tuhan (pamasu-masu) supaya pengantin menjadi 

keluarga yang bahagia. Makan bersama dalam acara pesat adat ini memiliki makna 

mendalam sebagai simbol persatuan dan kebersamaan. Menciptakan ikatan sosial antara 

keluarga dan tamu, serta menegaskan rasa saling menghormati dan berbagi. Makanan yang 

disajikan juga mencerminkan kekayan budaya dan tradisi, dimana akan menjadikan momen 

tersebut sebagai kesempatan untuk merayakan kebersamaan dan hubungan yang baru 

terbentuk antara dua keluarga. Pemberian ikan yang dilakukan oleh hula-hula juga memiliki 

makna yaitu melambangkan penghormatan dan berkat. Ikan bagi suku batak sendiri sebagai 

simbol kelimpahan dan keberuntungan dimana menunjukan harapan agar pasangan 

pengantin mendapatkan kehidupan yang sejahtera dan harmonis. Tindakan ini juga akan 

memperkuat ikatan diantara keluarga, menandakan dukungan dan komitmen terhadap 

kehidupan baru yang akan dibangun bersama. Setelah selesai makan bersama, dilakukanlah 

dengan marhata sinamot yang dalam artian sitombol yang diberikan pihak siparanak atau 

pihak pria belum lunas (tuhor boru), maka dari itu pihak siparanak diminta untuk 

melunasinya.  

 

 
Gambar 11 Pemberian ulos kepada orang tua pengantin dan pengantin 

(dok. Marcelina Purba, 2024) 

Dilanjut dengan pemberian ulos kepada orang tua pengantin boru kepada orang tua 

pria (ulos pasamot), lalu kepada kedua pengantin (ulos boru), dan terakhir diberikan ulos 

kepada pengantin pria (ulos hela) disertai dengan memberikan nasehat (poda) atau disebut 

juga pamasu-masu atau tangiang. Dalam kegiatan pesta adat pada acara pernikahan di desa 

Mungkur antar etnik Dairi dan toba walaupun masyarakat desa Mungkur  didominasi oleh 

suku Dairi yang dalam proses mangulosi dengan menggunakan tikar anyaman, namun di 

desa Mungkur acara mangulosi dilakukan dengan menggunakan ulos yang terbuat dari kain 

tenun khusus dikarenakan sulitnya mencari tikar tenun yang sesuai sebagai bentuk tradisi 

adat dairi. Meskipun demikian makna nya tetaplah sama yaitu melambangkan ikatan cinta 

kasih sayang, simbol perlindungan dari segala gangguan dan menunjukan identitas, daerah, 

dan status sosial pemakai dan pemberinya. 

 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

63 

 

Eksistensi Gondang Pada Acara Pernikahan di Desa Mungkur 

Gondang adalah alat musik tradisional adat Batak dan merupakan suatu hal paling 

penting disetiap acara adat yang selalu mengaitkan dengan gondang, khususnya dalam acara 

pernikahan. Keberadaan Gondang dalam pernikahan Batak memiliki makna serta peran yang 

sangat mendalam baik dari segi tentang budaya maupun dalam hal spiritual. Di desa 

Mungkur, keberadaan gondang juga menjadi hal yang wajib dan penting terutama pada acara 

pernikahan yang dilangsungkan di desa tersebut. Walaupun desa Mungkur berdominan 

dengan suku Dairi, tetapi karena telah mengalami percampuran suku yang tinggal disesa 

Mungkur menjadikan Gondang sebagai musik yang digunakan untuk mengiringi dalam 

setiap acara atau ritual yang dilakukan. Untuk adat Dairi sendiri musik tradisional yang 

mengiringi acara-acara tertentu ataupun yang berkaitan dengan spiritual sebenarnya 

menggunakan Genderang. Genderang fungsinya sama dengan Gondang tetapi julukan dalam 

adat Dairi disebut dengan genderang dan ciri-ciri serta jenisnya juga berbeda dengan 

Gondang. Sebagaimana yang kita ketahui, Gondang Batak Toba terdiri dari 5 taganing, 1 

gondrang berukuran besar, 3- 4 ogung atau gong, 1 hesek dan 1 sarune bolon, ini adalah 

jumlah alat musik dari Gondang sabangunan yang biasa digunakan dalam upacara adat Batak 

terkhusus dalam acara pernikahan. Kenyataan yang terjadi di desa Mungkur adalah alat 

musik Gondang Sabangunan yang digunakan dalam acara pernikahan di desa Mungkur tidak 

sesuai dengan jumlah dan jenis alat musik yang digunakan dalam penggunaan Gondang 

Sabangunan sebagaimana mestinya. Acara pernikahan di desa Mungkur hanya 

menggunakan alat musik 1 keyboard, 1 sulim dan 5 taganing saja dalam mengiringi proses 

adat terkhsus pada acara pernikahan di desa Mungkur. Beberapa faktor yang menjadikan 

penyebab hal itu ialah: 

1. Dikarenakan terbatasnya penyediaan alat musik tradisional Batak seperti Gondang 

disekitar daerah di desa Mungkur, dimana Gondang terdiri dari 5 taganing, 1 gordang 

berukuran besar, 3 sampai 4 ogung atau gong, 1 hesek dan 1 sarune bolon. Nyatanya 

alat musik tersebut sulit didapatkan dan ditemukan di daerah desa Mungkur maupun 

beberapa daerah sekitar lainnya. Sulit didapatkan karena alat musik Gondang tidak 

sembarangan dalam hal pembuatannya, banyak aspek yang wajib diperhatikan dalam 

pembuatan instrumen tersebut baik dari bahan baku yang digunakan sudah langka serta 

keterampilan pengrajin yang  memerlukan keahlian khusus. 

2. Kurangnya pengetahuan masyarakat sekitar tentang pemakaian alat musik tersebut. 

Tidak bisa dipungkiri bahwa pengetahuan tentang memainkan sebuah alat musik 

sangatlah penting apalagi dalam  adat Batak, karena segala hal dalam kegiatan 

peradatan tidak luput dengan adanya peran sebuah musik. Kurang nya minat dan 

pengetahuan masyarakat sekitar membuat para pemain alat musik tradisional Batak 

terkhusus Gondang sulit ditemukan dan dicari.  

3. Dikarenakan letak lokasi desa Mungkur yang dikelilingi dengan gunung-gunung 

sehingga mencapai desa tersebut harus melewati jalan yang menanjak dan menurun 

membuat desa tersebut termasuk desa pedalaman. Jangkauan yang sulit dan jauh 

membuat keterbatasan tersebut menjadi salah satu alasan atau faktor sampai saat ini. 

Akibat dikelilingi oleh gunung-gunung juga membuat jaringan tidak bisa masuk ke 

wilayah tersebut dengan lancar sebagaimana mestinya, itu juga yang membuat jaringan 

komunkasi di Desa Mungkur cukup sulit. Adapun jaringan yang terjangkau hanya di 

titik-titik tempat tertentu saja, bahkan untuk menuju ketempat tersebut juga terkadang 

masyarakat sekitar harus dengan waktu tertentu. 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

64 

 

4. Adanya perubahan budaya yang menyebabkan alat musik tradisional sering tergantikan 

oleh alat musik modern. Salah satu bentuk dari hal ini adalah dengan menambahkan 

keyboard dalam mengiringi acara pernikahan di desa Mungkur. Penggunaan keyboard 

sendiri sebenarnya memiliki hal positif dan negatif terutama dalam hal Gondang Batak. 

Hal positif yang dapat dipertimbangkan ialah dengan keterbatasan dan beberapa faktor 

yang ada, alat musik keyboard ternyata dapat membantu pemain musik dalam 

mengiringi acara pernikahan. Banyaknya fitur-fitur suara yang dihasilkan alat musik 

keyboard serta canggihnya alat musik tersebut sehingga dapat membunyikan suara 

yang hampir mirip dengan suara ogung atau gong, hesek, maupun sarune bolon dengan 

keahlian yang dimiliki oleh seorang pemusik keyboard tersebut. Dibandingkan dengan 

pemain musik ogung, hesek maupun sarune bolon, pemain keyboard lebih mudah 

ditemukan dan dicari untuk membantu mengiringi acara pernikahan terkhusus di desa 

Mungkur. Hal negatif yang diakibatkan dengan menambahkan alat musik keybord 

adalah kurang nya keaslian musik Gondang yang dihasilkan melalui suara yang berasal 

dari keyboard tersbut. Dikarenakan secanggih apapun teknologi saat ini sejalan dengan 

pernyatan salah satu pemain musik di desa Mungkur dalam wawancara mengatakan 

suara dari keyboard tidak dapat menyamai ataupun murni seperti suara instrumen yang 

digantikan. Contohnya seperti suara ogung, hesek maupun sarune bolon yang 

dihasilkan pada alat musik keyboard tidak seperti suara asli alat musik tersebut saat 

dimainkan atau dibunyikan.  Dalam pengunaan alat musik keyboard juga dapat  

membuat pemain alat musik tradisional berkurang minat dan keinginannya dalam 

bermain karena akan menganggap menggunakan alat musik keyboard lebih praktis dan 

mudah dibandingkan memainkan alat musik tradisional aslinya. 

 

Berikut urutan tiap Gondang yang dimainkan pada acara pernikahan di Desa 

Mungkur:  

a) Pertama kali Gondang dimainkan saat selesai acara pemberkatan pernikahan 

digereja dimana acara dilangsungkan di halaman rumah pengantin pria, Raja Parhata pihak 

siparanak (pria) memanggil (manjou) rombongan hula-hula dari pihak pengantin wanita 

(hula-hula ni ambangan). Gondang tomu-tomu ini bukanlah nama gondang yang baku atau 

hanya nama gondang “sesaat” atau sewaktu saja dikarenakan pihak hasuhuton ingin 

menyambut kedatangan hula-hulanya saat itu. Dilanjutkan dengan Gondang Mula-mula 

yang dipadukan dengan Gondang Somba-somba, Gondang sahala dan Gondang Liat-liat. 

Gondang mula-mula yang dipadukan dengan Gondang yang telah disebutkan sebagai awal 

atau patujolo ni gondang sebagai tata krama penghormatan kepada semua undangan yang 

hadir atau bermakna mengucapkan selamat datang, selamat berjumpa, penghormatan pada 

Raja dan para undangan. 

b) Setelah itu dilanjut dengan Gondang somba-somba yang dipadu juga dengan 

Gondang sahala dan Gondang liat-liat yang memiliki makna penyampaian terimakasih dan 

sembah sujud kepada Tuhan yang Maha Esa agar memberi berkatnya merata kepada seluruh 

keluarga dalam artian tidak ada yang terlalu miskin ataupun dibandingkan dengan yang kaya, 

secara keseluruhan dalam aspek kehidupan hagabeon, hamoraon, hasangapon, hahorasan, 

habisuhon dan seterusnya. 

c) Selanjutnya Gondang Pasu-pasu yang makna atau pengertiannya juga memaknai 

ucapan terimakasih kepada sang Pencipta. Gondang ini biasanya dimainkan saat hula-hula 

bergerak maju menghampiri hasuhoton untuk memberi pasu-pasu atau berkat terhadap 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

65 

 

borunya dengan menyandangkan ulos ke bahu borunya beberapa detik atau dapat juga 

dengan menaruh kedua telapak tangan diatas kepala borunya. Gondang pasu-pasu ini juga 

biasanya dimainkan saat hula-hula mangulosi pengantin. Pada kesempatan ini hula-hula 

akan meminta gondang arang-arang dairi yaitu sama halnya dengan makna Gondang Pasu-

pasu di Toba namun berbeda dipenyebutannya saja. 

d) Lalu terakhir Gondang sitio-tio yang dipadukan dengan Gondang Hasahatan yang 

kedua nya sama-sama memaknai sebuah kecerahan hidup dimasa depan sebagai jawaban 

atas upacara adat yang telah dilaksanakan dan Gondang hasahatan adalah gondang penutup 

pada acara pernikahan terkhsusu di Desa Mungkur.  

e) Gondang ini merupakan gondang penutup dari segala proses acara dengan 

mangurdot-urdot sambil memegang ujung uos, ditekuk sedikit sebagai lambang bahwa 

semua yang diminta telah didepat dan ditampung, lalu melambaikan ulos ke atas dan 

kebawah sambil diakhiri dengan mengucapkan “Horas,horas,horas”.  

 

Dampak Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba Pada Acara Pernikahan di Desa 

Mungkur 

 

Akulturasi antar etnik merujuk pada proses dimana kelompok etnik yang berbeda 

saling mempengaruhi dan mengadopsi unsur-unsur budaya satu sama lain. Dampak 

akulturasi ini dapat beragam, tergantung konteks dan intensitas interaksi antara kelompok-

kelompok tersebut. Akulturasi yang terjadi di Desa Mungkur mengakibatkan kedua etnik 

saling berpadu antara etnik Dairi dan Toba yang biasa disebut masyarakat sekitar dengan 

adat Daito. Berikut adalah beberapa dampak dari akulturasi yang terjadi pada acara 

pernikahan di desa Mungkur : 

a. Dampak Positif : 

1. Integrasi Elemen Budaya: Menambah kekayaan budaya adat istiadat di Desa 

Mungkur dimana kekayaan tersebut menjadi keunikan bagi masyarakat desa 

Mungkur, dapat saling menghargai dan memahami perbedan budaya sehingga 

memfasilitasi pertukaran nilai dan tradisi, menciptakan ruang bagi dialog terbuka 

dan kolaborasi antar etnik Dairi dan Toba,  memperkuat solidaritas dan dapat 

saling tolong-menolong dalam setiap hal di Desa Mungkur tanpa memandang 

etnik, hal menguntungkan yang dimaksud ialah memperluas tali persaudaran, 

dapat bekerja sama atau gotong royong disaat masing-masing pihak 

membutuhkan bantuan dan memperkuat ikatan kekeluargan dibalik adanya 

perbedan.  

2. Terjadinya integrasi sosial : Integritas sosial memainkan peran krusial dalam 

proses akulturasi antar etnik Dairi dan Toba. Ketika sebuah masyarakat memiliki 

integritas sosial yang kuat, akulturasi tidak hanya menghasilkan perpaduan 

budaya yang kaya tetapi juga memperkuat solidaritas sosial, yang penting untuk 

menjaga kedamaian dan stabilitas dalam masyarakat antar etnik. Integritas sosial 

yang baik membantu mencegah konflik dan mendorong pembentukan identitas 

baru yang mencerminkan kekayaan kedua budaya, menjadikan proses akulturasi 

lebih harmonis dan berkelanjutan. Hal ini sudah dirasakan oleh masyarakat desa 

Mungkur sejak lama setelah terjadinya akulturasi antar dua etnik ini yaitu Dairi 

dan Toba.  



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

66 

 

b. Dampak Negatif : 

1. Meskipun akulturasi dapat mempererat hubungan, proses ini juga bisa kadang kala 

sesekali menyebabkan ketegangan dan konflik. Ketegangan atau konflik yang bisa 

saja terjadi pada akulturasi antar etnik Dairi dan Toba seringkali muncul akibat 

perbedaan dalam ritual dan prosesi yang dapat menyebabkan kebingungan atau 

ketidakpuasan diantara kedua anggota keluarga. Ketika kedua belah pihak tidak 

sepenuhnya memahami atau menghormati tradisi masing-masing hal ini dapat 

menimbulkan rasa sakit hati dan memperburuk hubungan antar keluarga.  Jika tidak 

dikelola dengan baik, konflik ini dapat merusak hubungan antara keluarga masing-

masing etnik dan menghambat proses akulturasi yang seharusnya saling 

menguntungkan.  

2. Dampak Kultural : Akulturasi antara etnik Dairi dan Toba dalam acara pernikahan 

menciptakan perubahan identitas budaya yang signifikan, yaitu terjadinya perubahan 

ritual dan upacara adat dikarenakan penggabungan etnik dalam proses pernikahan, 

meskipun etnik Dairi yang mendominasi desa Mungkur tetapi dalam acara 

pernikahan menggunakan Gondang Toba dan ini membuat tradisi dari etnik Dairi 

tidak lagi murni. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan oleh penulis terhadap Gondang 

: Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba Pada Acara Pernikahan Di Desa Mungkur Dusun 

Rambung Kecamatan Tarabintang Kabupaten Humbang Hasundutan, maka penulis 

membuat beberapa kesimpulan sebagai berikut : 1) Proses acara pernikahan di desa Mungkur 

dusun Rambung yang mengalami akulturasi antar etnik Dairi dan Toba diawali dengan acara 

marhori-hori dinding (marhusip) yaitu mempelai pria membawa keluarga inti beserta parhata 

ataupu orang-orang yang dituakan kerumah calon mempelai wanita untuk membahas 

mengenai kegiatan keseluruhan yang akan dilaksanakan dan tidak kalah penting yaitu 

membahas jumlah sinamot yang disepakati, berapa jumlah tamu atau undangan yang hadir, 

pelaksanaan pemberkatan pernikahan serta tempat untuk dilakukannya pesta adat. Kedua 

acara martupol yaitu kedua pengantin melakukan janji awal pernikahan atau disebut juga 

dengan tunangan disertai dengan pembubuhan tanda tangan kedua mempelai dan keluarga 

sebagai bukti keseriusan dan menyetujui akan melakukan pemberkatan pernikahan 

dihadapan Tuhan diwaktu dan tempat yang telah disepakati. Ketiga Martonggo Raja / Marria 

Raja yaitu semua keluarga dari kedua belah pihak mempelai berkumpul untuk membahas 

segala persiapan pernikahan, dan biasanya martonggo raja/ marria raja ini dihari yang sama 

dengan acara martupol yang dilakukan setelahnya. Keempat Papungu tuppak yang dilakukan 

pada malam hari sebelum hari H, yaitu pemberian santunan atau sumbangan berbentuk uang 

yang disesuaikan dengan status kekerabatan. Kelima tortor suhut yaitu tor-tor yang 

dilakukan oleh pemilik pesta dan yang membiayai segala persiapan pesta. Tortor suhut ini 

dilakukan dengan cara manortor sambil disawer, pihak yang menyawer ialah dari boru, bere, 

ibebere kepada pihak suhut, pengantin dan dongan tubu. Keenam acara naposo atau biasa 
disebut dengan acara lepas lajang yang dilakukan setelah selesai tortor suhut dan masih 

diwaktu yang sama pada malam hari sebelum esok harinya dilakukan pemberkatan 

pernikahan. Pada bagian akhir acara naposo kedua pengantin diminta untuk bernyanyi 

namun lagu-lagu yang dibawakan akan dilelang dan saat bernyanyi kedua pengantin juga 

akan disawer oleh para tamu yang hadir. Ketujuh acara pemberkatan pernikahan yang 

dilakukan di Gereja. Kedelapan acara pesta adat yang dilakukan di halaman rumah mempelai 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

67 

 

pria setelah selesai dari acara permberkatan pernikahan di Gereja. Upacara ritual adat yang 

melibatkan unsur-unsur tradisi dilakukan untuk memperkuat hubungan antara pasangan dan 

juga kekerabatan keluarga.  

2) Eksistensi Gondang pada pernikahan di desa Mungkur dusun Rambung menjadi 

hal yang wajib dan penting dikarenakan masyarakat desa Mungkur masih menyakini bahwa 

Gondang dalam pernikahan Batak memiliki makna serta peran yang sangat mendalam baik 

dari segi budaya maupun dalam hal spiritual. Meskipun masyarakat desa Mungkur 

didominasi dengan suku Dairi, yang dimana suku Dairi seharusnya menggunakan 

Genderang dalam acara pernikahan tetapi dengan adanya beberapa faktor yang 

mempengaruhi sehingga masyarakat desa Mungkur menggunakan Gondang dalam acara 

pernikahan. Sebagaimana yang diketahui bahwa Gondang terdiri dari 5 taganing, 1 gondrang 

berukuran besar, 3-4 ogung atau gong, 1 hesek dan 1 sarune bolon, tetapi dalam acara 

pernikahan di desa Mungkur hanya menggunakan 5 taganing, 1 sulim dan 1 keyboard. 

Adapun beberapa faktor yang menjadikan penyebab hal tersebut ialah yang pertama 

dikarenakan terbatasnya penyediaan alat musik tradisional Batak seperti Gondang, kedua 

kurang nya pengetahuan masyarakat sekitar tentang pemakaian alat musik tradisional 

tersebut sehinga membuat pemain musik alat tradisional sulit ditemukan, ketiga dikarenakan 

letak lokasi desa Mungkur yang termasuk desa pedalaman yang dikelilingi oleh bukit-bukit 

sehingga terbatasnya komunikasi di daerah tersebut terlebih untuk mencari alat musik 

tradisional Gondang maupun pemain musiknya, keempat adanya perubahan budaya yang 

menyebabkan alat musik tradisional sering tergantikan oleh alat musik modern. Meskipun 

demikian acara pernikahan di desa Mungkur dapat berjalan lancar dan walaupun dengan alat 

musik taganing, sulim dan keyboard setiap proses Gondang yang dimainkan sesuai dengan 

jenis-jenis gondang seperti gondang mula-mula, gondang sitio-tio, gondang somba-somba, 

gondang pasu-pasu, gondang hasahatan, dimainkan sesuai dengan fungsinya. 

3) Dampak akulturasi pada acara pernikahan antar etnik Dairi dan Toba ialah 

menyebabkan perpaduan antar kedua etnik disetiap proses acara pernikahan di Desa 

Mungkur. Kedua etnik dipadukan sehingga menghasilkan sebuah acara pernikahan yang 

beragam dan kaya. Proses dari akulturasi membuat hubungan antar kedua mempelai menjadi 

erat dan memperkuat rasa kekeluargaan dari antar etnik yaitu Dairi dan Toba. Kesepakatan 

yang dilakukan menjadikan desa Mungkur memiliki adat tradisi yang unik dan menarik 

dalam pernikahan karena mengabungkan kedua etnik menjadi satu dalam setiap proses 

pernikahan namun tetap mempertahankan nilai dan makna spriritual dalam tradisi adat 

Batak. Meskipun akulturasi membawa inovasi yang bisa menyebabkan perubahan dalam 

beberapa proses cara-cara tradisional yang sudah ada sesuai dengan etnik, namun hal 

tersebut dilakukan karena menyesuaikan kondisi dan keadaan dari desa Mungkur tersebut. 

Akulturasi yang terjadi menghasilkan identitas baru yang menarik, dan hal ini memperkaya 

keragaman budaya dan menambah warna dalam tradisi pernikahan. Secara keseluruhan 

akulturasi antar etnik Dairi dan Toba dalam acara pernikaha di Desa Mungkur 

mencerminkan dinamika budaya yang dinamis, menciptakan sinergi yang memperkaya 

tradisi sambil memperkuat hubungan antar masyarakat bahlkan bisa sampai generasi 

selanjutnya. 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Anggraini, A. (2014). Memahami Eksistensi dan Adaptasi Masyarakat Bersuku Batak di Kota 

Semarang. Jurnal The Messenger, 6(1), 22-28. 



Jurnal Ruang Budaya 

 Vol 1, No 1, (2024) 51-68 

 

 
 

 

 

  

Marcelina Purba, et.al, Akulturasi Antar Etnik Dairi dan Toba pada Acara...                                                                                                                         

68 

 

Ansari, K., Adlin, D., Ginting, P. P., Barus, F. L., Saragih, A., Arif, A., ... & Suroso, P. (2021). 

Budaya dan Kepariwisataan Sumatera Utara. Medan: Fbs unimed press.  

 

Atmojo, W. T., Suroso, P., & Rahmah, S. (2022). Pembelajaran Seni Budaya Dengan Menggunakan 

Media Virtual Reality (Vr) Pada Tingkat Satuan Sma Berbasis Local Wisdom Sumatera 

Utara. Gondang: Jurnal Seni Dan Budaya, 6(1), 182. 

 

Damanik, D. W. P. S. (2021). Fungsi Tortor Somba-somba dalam Upacara Perkawinan Adat Batak 

di Yogyakarta. INVENSI, 6(2), 121-132. 

 

Eden, A., & Pereira, A. A. (2023). Inkulturasi Gondang Sabangunan Batak Toba  Dalam Liturgi 

Pemberkatan Perkawinan: Perjumpaan Kristus Dan Gerejanya Dengan Budaya 

Lokal. SAPA-Jurnal Kateketik dan Pastoral, 8(1), 25-37. 

 

Komalig, Y. N. (2018). Kajian Akulturasi Pada Aspek Intramusikal Dalam Komposisi Musik 

Program “Watu Pinawetengan”. JOURNAL  SELONDING, 13(13). 

 

Lubis, M. A., Tarigan, K., & Suroso, P. (2022). Struktur Dan Fungsi Gordang  Lima Dalam 

Kebudayan Masyarakat Mandailing Di Pakantan  Kabupaten Mandailing Natal: 

Kontinuitas Dan Perubahan. Gondang:  Jurnal Seni dan Budaya, 6 (1) : 188-195. 

 

Maifianti, K. S., Sarwoprasodjo, S., & Susanto, D. (2014). Komunikasi Ritual Kanuri Blang sebagai 

Bentuk Kebersamaan Masyarakat Tani  Kecamatan Samatiga Kabupaten Aceh Barat 

Propinsi Aceh (Doctoral  dissertation, Bogor Agricultural University). 

 

Mansur, M, T., Sulaiman., Abdullah, A, M., & Ali, H. (2020). Ilmu Sosial dan Budaya Dasar 

Bermuatan General Education. Banda Aceh: Syiah Kuala University Press. 

 

MIN, C. J. (2022). Ritual Muinsamung Etnik Tombonuo: Perubahan dan Pemeliharaan Secara 

Kreatif. KEMANUSIAAN: The Asian Journal of Humanities, 29(2). 

 

Padila, M., & Marzam, M. (2021). Bentuk Penyajian Gandang Sarunai Pada Upacara Adat Turun 

Bako Di Koto Panjang Surantih Pesisir Selatan. Jurnal Sendratasik, 10(4), 104-115. 

 

Simatupang, M. R. (2017). Margondang Sabangunan Manerser Sauduran 1.300  Umpama, 

Umpasa, Dan Pandohan. Tangerang: Bornrich Publishing 

 

Simbolon, R. H. (2019). Peran Dan Fungsi Public Relations: Studi Kasus Raja  Parhata Pada 

Upacara Perkawinan Adat Batak. (Doctoral dissertation, Universitas Pembangunan 

Nasional Veteran Jakarta). 

 

Simanjuntak, J. W., & Simatupang, N. D. (2021). THE EXISTENCE OF GONDANG BATAK 

MUSIC IN THE DEATH CEREMONY OF SAUR MATUA IN PURBATUA, NORTH 

TAPANULI. Sembadra, Journal of Arts and Education Studies, 3(1), 13-19. Sinta 3 

 

Suriani, L. (2021). Implikasi Pendidikan Sosial Dalam Akulturasi Budaya Mambabei Ana’Desa 

Uhaidao Kecamatan Aralle Kabupaten  Mamasa (Doctoral dissertation, IAIN Parepare). 

 

 

 


